
Badische Landesbibliothek Karlsruhe

Digitale Sammlung der Badischen Landesbibliothek Karlsruhe

Die Ideen von Staat und Staatsmann im Zusammenhange
mit der geschichtlichen Entwicklung der Menschheit

Merx, Adalbert

Heidelberg, 1892

Hochansehliche Festversammlung [Rede]

urn:nbn:de:bsz:31-74284

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bsz:31-74284


A

EEE

EE

Hochansehnliche Festversammlung ,

Seit Karl Friedrich im Jahre 1803 die verfallene Universität Heidelberg

erneuert und sich und seinen Nachfolgern das Rectorat vorbehalten hat ,

‘ sind neun und achtzig Jahre vergangen , und fast die Hälfte dieser Zeit hat

ı die Hochschule unter der Pflege ihres gegenwärtigen Rector magnificen -

tissimus gestanden . Ein flüchtiger Blick auf ihre Zustände am Anfange und

am Ende des Jahrhunderts lässt erkennen , wie sehr sie gehoben worden

ist , er Zeigt , dass die hohe Schule sich sorgsamer Pflege zu erfreuen ge -

habt hat , durch welche sie in den Stand gesetzt ist , mit dem Fortschritte

aller Wissenschaften nach Breite und Tiefe lehrend und forschend Schritt

zu halten . Sieht man aber näher nach , so findet man , dass bei weitem der

grössere Theil der Neuschöpfungen den letzten vierzig Jahren angehört , dass

sie das Werk des gegenwärtig regierenden Grossherzogs sind , dessen vierzig -

jähriges Regierungsjubiläum wir heute feiern .

)

Der Zeit seiner Verwaltung verdankt die Universitat die nach den

neueren Unterrichtsmethoden an die Stelle der mittelalterlichen Disputationen

tretenden Seminarien , des juristischen , des staatswissenschaftliehen , des

germanisch - romanischen , des historischen , des mathematisch - physikalischen ,

ihr verdankt sie ein archäologisches Institut , ihr die naturwissenschaftlichen

Laboratorien , von denen welterleuchtende Entdeckungen ausgegangen sind .

Zuerst bekam das chemische Institut seinen eigenen Sitz 1855 , dann wurde

1863 durċh Errichtung des Friedrichsbaues für Physik , Mineralogie und

Zoologie gesorgt , weiter folgte 1878 ein botanisches Institut und die Neu -

gründuneg eines botanischen Gartens , sowie die Erweiterung des physikalischen
1



und die des mineralogisch - geologischen Instituts durch Verbindung mit der

geologischen Landesanstalt .

Ist nun hierdurch den Naturwissenschaften eine glänzende Ausstattung

gegeben , so ist doch das , was für die Medicin geschehen ist , noch ungleich

bedeutender . Fünf neue Kliniken und ein pathologisch -anatomisches Institut ,

die fast einen neuen Stadttheil bilden , sind erbaut und nach allen Seiten

hin zeitgemäss ausgerüstet worden , ein physiologisches Institut ist glänzend

hergestellt , eine Poliklinik ist von der stationären Klinik abgezweigt und

selbständig gemacht , je ein Lehrstuhl für Augenheilkunde und für Irrenheil -

kunde neu geschaffen , die Ohrenheilkunde und die Laryngoskopie unterstützt ,

die elektrische Heilmethode gefördert , und zuletzt noch sind der gerichtlichen .

Medicin , der Hygiene und der Pharmakologie eigene Heimstätten þereitet .

Und zu dem Guten ist . das Schöne gekommen . Anstatt in einem des

würdigen Schmuckes entbehrenden Raume aus den Zeiten der Not ver -

sammeln wir uns jetzt zu unseren Festen in diesem herrlichen Saale , der

seine Weihe beim Beginne : des sechsten Jahrhunderts unserer Universität

durch die Anwesenheit ihres . Rector magnificentissimus selbst erhalten hat ,

dessen Ansprache als die erste Rede im neuen Jahrhundert von dieser . Stelle

erklungen ist . Damals war es auch , dass er der Universität ihr Ehrenkleinod ,

die goldene Kette , die die Prorectoren schmückt , als ein Zeichen seines

Wohlwollens überreicht hat .

Wir blicken so auf eine vollständige Neuausrüstung der medicinischen

Wissenschaften und der Naturforschung , auf wesentliche Verbesserungen

der Unterrichtsmittel in den . juridischen , historischen und philosophischen

Disciplinen , auf eine durch zahlreiche ausserordentliche Zuwendungen be -

wirkte Vervollständigung unserer allgemeinen Rüstkammer , der Bibliothek ,

die seit 18303 von etwa 20000 Bänden auf rund eine halbe Million ange -

wachsen ist , und auf eine Verschönerung dieses Hauses , durch welche der

ganzen Körperschaft die Möglichkeit geboten ist , sich auch äusserlich würdig

darzustellen . $ o war es denn . vollauf berechtigt , dass der Prorector des

Jubiläumsjahres die goldene Kette als ein Symbol dafür anlegte , dass wir

l



*—2

——
—

alle durch Dank und Treue an die Person unseres Rector magnificentissimus

gebunden sind , und es war ein treffendes Wort aus dem erhabenen Munde

des Kronprinzen des deutschen Reiches , dass es das Anrecht des erlauchten

Zähringer Hauses ist , voranzuschreiten mit grossem und gutem Entschlusse .

Zeigt sich nun bei uns dies Voranschreiten in der Pflege eines ge -

sunden Studienwesens , durch welches dem Staate und der Kirche die nö -

tigen Kräfte zur Erhaltung , Verwaltung und Weiterbildung zugeführt werden ,

so ist eben damit gegeben , dass die Universität nicht ein zusammeėnhanglos

schwebender Organismus ist , der seinen Zweck in sich selbst trägt . Ihre

liebevolle Pflege bildet vielmehr nur ein Glied in der Gesammtthätigkeit

des Staatsoberhauptes , und die in diesen Tagen unser ganzes Land durch -

ziehende tiefe Erregung der Gemüter , welche sich mit ‘ elementarer Gewalt

an das Licht drängt , um auszusprechen , welchen Schatz von Liebe der

Landesfürst durch eine vierzigjährige weise Fürsorge auf allen Gebieten staat -

lichen Lebens sich erworben hat , lässt auch den stumpfsten Sinn erkennen ,

dass an unserer Spitze nicht ein Mann steht , der einseitigen Strebungen

zur Befriedigung seiner persönlichen Neigungen folgt , sondern ein Mann ,

der das Wohl des Ganzen fest im Auge hält , der sich als ein Schuldner

des Gemeinwohls fühlt , mit einem Worte , ein wirklicher Staatsmann .

Es ist ein inhaltsschweres Wort , das Wort Staatsmann , und um uns

der ganzen Wohlthat bewusst zu werden , deren uns das Geschick durch die

Sendung eines solchen Mannes gewürdigt hat , scheint es nicht unangemessen ,

dass wir uns in dieser Stunde vergegenwärtigen , was dies Wort in sich

schliesst , und darum bitte ich Sie , mir in einer geschichtlichen Betrachtung

zu folgen , die den Zweck hat zu zeigen , wie die Ideen von Staat und Staats -

mann im Zusammenhange mit der Entwicklung der Menschheit erwachsen

und vertieft sind .

opges



ÄAAAAALALAAALALLALALLLALALALAAALLLLLLLALAAAALAALALAKÓAALLALALAALALAAAAAALALALiL

MANNANNAANONAANANEANNANAONNONANNNNANAANNAKENANANT
TANANAAAAA

MATERE
—

G =

RSA AANS[ mE
F777I77 E A Rr Exhihiihi4hlliitixf

j la

Der Zusammenhang der geistigen Entwicklung der Völker , vermöge

dessen die Nachfolger das Erbe der Vorzeit übernahmen , das auf sie

bestimmend einwirkte , ebenso wie der Zusammenhang . der politischen

Gestaltungen , vermöge dessen die späteren Völker und Volksleiter , das was

sie als bestehend vorfanden , “ nùr teilweise umbilden konnten , ja selbst

wenn sie neue Principien brachten , diese wegen der Macht der Trägheit

des Bestehenden nur langsam und im Wege des Compromisses zur Geltung

zu bringen vermochten , dieser Zusammenhang bringt es mit sich , dass wie

alle unsere ethischen und politischen Begriffe , so auch die von Staat und

Staatsmann eine kurze Formel sind , in welcher Ergebnisse langer Processe

und Erfahrungen compendiös zusammengefasst sind . Unsere abendländische

ultur ist wesentlich durch das Christentum bedingt , und dieses hat in

sich Gedanken und Einrichtungen römischen , hellenischen und hebräischen

Ursprungs summirt . Die Entwicklung unserer Idee von Staat und Staats -

mann reicht darum mit ihren letzten Wurzeln in die graue Vorzeit des

heroischen Zeitalters der Hebräer und der Griechen , sie erhält ihre wissen -

schaftliche Formulirung durch die socratische und platonische Philosophie ,

deren Ergebnisse in Verbindung mit den hebräischen Ideen von der Kirche

übernommen wurden , bis die europäische Renaissance und die deutsche Refor -

mation , auch in dieser Beziehung umgestaltend , eine neue Entwicklung an -

bahnte , in der wir jetzt noch stehen . Die ältesten durchsichtigen Ideen über

Staat und Staatsmann bietet das alte Testament . Es zeichnet uns das alt -

semitische ideal , das die folgenschwersten Wirkungen auf die Welt aus -

geübt hat .



Als die Hebräer aus der Wüste in das Fruchtland vorrückten , trafen

sie auf viele kleine nicht uncivilisirte Gemeinwesen , die sie in langwierigen

Kämpfen unterjochten . . Es war der Kampf der Beduinen mit den Bauern ,

wie er sich in der Zeit der ersten Chalifen wiederholt hat . Kaum erwählt

sprach der Chalif Omar ) zu seinen Moslimen : Das Higâàz ist ein Land nur

für die Viehzucht , was zögert ihr der Verheissung Gottes zu folgen ? Zieht

in das Land , das Euch Gott in seinem Buche verheissen hat Euch zum

„ Erbe “ zu geben . Er hat seinen Propheten mit richtiger Leitung und wahrer

Religion gesandt , um diese über jegliche Religion zur Geltung zu bringen

zum Trotze allen Götzendienern ( Qorân 9, 33) . So zogen auch die Hebräer

in Sippen über den Jordan , um das ihnen von ihrem Gotte verheissene Land

zu „ ererben “ und sich zu Herren seiner Bewohner zu machen . Das Kriegs -

recht unterscheidet nun freiwillige Unterwerfung von der Eroberung , so bei

Heþräern wie bei Arabern . Die erstere hat Hörigkeit zur Folge , die Eroberung

aber Ausrottung der gesammten Bewohnerschaft , oder in geeigneten Fällen

nur die der Männer , während Weiber und Kinder zu Sclaven werden . ( Vgl.

Deuter . 20 , 10 — 18 mit Maverdi Constit . ed . Enger p . 226 und Minhâg et tali -

bîn HI , p . 264 . ) Das ist ein Grundgedanke bei Völkern mit theokratischer

Tendenz , denn mit Götzendienern darf kein Bündniss sein , da sie zum Ab -

fall verführen könnten , aber die Brauchbarkeit von hörigen Arbeitern hat

die Schärfe des Grundsatzes abgestumpft . Die arabischè Rechtsbildung hat

eine vortheilhafte Verbindung zwischen dem theokratischen Gedanken Mo -

hammeds und den räuberischen Instincten des Volkes herzustellen gewusst .

Die Kraft von solchen Nomadenstämmen hängt von der Energie ihres

Sippen - oder Stammbewusstseins ab , von ihrer sasabiyye , wie der grosse Ge -

schichtsphilosoph Ibn Khaldûn ^) richtig bemerkt ; in der wahren oder voraus -

gesetzten Blutsverwandtschaft der Stämme liegen auch die Wurzeln der Blut -

rache , des einzigen brauchbaren Princips für das Criminalrecht im Leben der

Nomaden . Aber diese Energie des Sippenzusammenhanges ist für die Lebens -



gestaltung zweischneidig , sie verbindet zwar die Nächsten sehr fest , aber sperrt

auch weitere Kreise ab und hindert das Zusammenwachsen grösserer Massen ,

und nur durch das theokratische Princip im Islam wie im Mosaismus war

es möglich grössere Staatsgebilde herzustellen , wobei der Kampf beider Prin -

cipien , des der Theokratie und des des Stammzusammenhanges , Jahrhunderte

hindurch gedauert hat . Der Satz : Alle Moslimen sind Brüder , alle Juden sind

Brüder , ist das Ergebniss einer langen Entwicklung ; ursprünglich waren die

einzelnen Stämme mit ihren Untertheilen zwar in sich geschlossen , gegen die

übrigen Stämme aber ablehnend . In den Heeren der ersten Chalifen bildeten

die Stämme eigne Corps , die sich auch untereinander befehdeten, ®*) und

nicht anders war es bei dem Eroberungskampfe der Hebräer , wo die Stämme

auf eigne Hand kämpften , häufig nichts erreichten , und gelegentlich auch

untereinander in Streit geriethen .‘)
Bei dieser innigen Verbindung in der Sippe und der lockern Verbin -

dung der verschiedenen Sippen untereinander kommt zur Gewalt , wer neben

hervorragenden Talenten eine zahlreiche Verwandtschaft als Stütze hat , aber

wenn ein Kriegsmann mit Hilfe der Verwandtschaft eine Dynastie gegründet

hat , so ist es nöthig die Verwandten zurückzusetzen und sich eine breitere

Basis zu suchen . So stellt Ibn Khaldůùn das Ergebniss seiner Beobachtungen

über Araber und Berbern dar, *) es gilt auch für die Hebräer . Die Sippe

ist die Stütze aber nicht die Grenze der Herrschaft , und die Gewalt wird

das Mittel derselben . In der Richterzeit bricht sich die Tendenz zu einer

festern Gestaltung des Lebens Bahn , wir erfahren , wie von Abimelech in

Sichem ein Königthum begründet wird , das auf dem Verdienste seines Vaters

und auf Abimelechs Abstammung von einer sichemitischen Mutter beruht .

Verdienst und Sippenbewusstsein wirken zusammen , aber die auch später

verhängnissvollen Wirkungen der Gegensätze der Kinder verschiedener Mütter

in polygamer Ehe führen ein rasches Ende herbei . ) Es stellt sich hier

neben dem Sippenbewusstsein zum ersten Male die Tyrannis ein , d . h . die

Herrschaft über Widerwillige . “

Dem ersten missglückten Versuche eine Königsherrschaft zu begründen



folgte bald der zweite , durch den Saul um seiner kriegerischen Verdienste
willen an die Spitze des Volkes gestellt wurde, ) ein Mann gewaltiger Kraft ,
cholerischen Charakters , in reiferen Jahren , da Jonathan ein erwachsener

Mann ist , als sein Vater den Thron besteigt, ’ ) dem selbst sein Gegner David

in seiner Todtenklage das höchste . Lob spendete :

Saul und Jonathan die geliebten ,
Die lieblichen in ihrem Leben

Sind auch im Tode nicht geschieden !
Sie waren schneller als Adler

Stärker waren sie als Löwen !
Weinet ihr Töchter Israel ’ s über Saul

Der euch mit verziertem Purpur bekleidete

Der goldnen Schmuck auf euer Gewand heftete ! 10)

> Die Macht , die Saul erhob , war der Geist Gottes , der seinen Zorn ent -

flammte, aber . dieser Geist ™) bewegte nicht nur ihn , sondern auch den Theo -

kraten Samuel , Geist stand gegen Geist - mit gleichem Anspruch auf Gött -

lichkeit , Königthum und Theokratie standen sich feindlich gegenüber , denn

für den Theokraten soll der Herr König sein , 2 . Moses 15 , 18 . Da so die

Theokratie das weltliche Königthum nicht als gleichberechtigt anerkannte ,”?)
so entspringt hier der welthistorische . Kampf beider Mächte , Samuel und

Saul sind auch nach Ranke ’ s Auffassung ” ) das Urbild des Kampfes zwischen

Papst und Kaiser .

Derselbe Gegensatz ist auch im Islam aufgetreten und es ist lehrreich

zu sehen , wie er dort behandelt worden ist . Es gehört zu den nothwen -

digen Charakterzügen einer radikalen Theokratie , dass sie jede Erblichkeit

ausschliesst , denn der Geist weht , wo er will , und haftet an keiner Sippe.
Das Sippenbewusstsein hat die Erblichkeit in der Form des Seniorates , die

Theokratie hat sie nicht , die Continuität kann nur durch ein Collegium ge -

wahrt werden , das dem Geiste die Wege weist , die er zu gehen hat . Zu

cinem Analogon des Cardinalscollegiums waren die Araber nicht disciplinirt
genug , als Mohammad starb , der als echter Theokrat und auch wohl , weil



= —

er die Schwierigkeit der Entscheidung fürchtend die Bestimmung hinaus -

schob , einen Nachfolger für seinen Gottesstaat nicht ernannt hat .

Da jede Anordnung zur Erhaltung des theokratisch - prophetischen Reiches

fehlte , schlug die Senioratsidee durch , Abu Bekr aus vornehmer goraischi -

tischer Familie , der älteste der Genossen Mohammeds , wurde sein Stellver -

treter , der sich ausdrücklich nicht - als Stellvertreter Gottes , sondern als

Stellvertreter seines Propheten bezeichnete ,“) weil der allgegenwärtige Gott

keinen Stellvertreter gebrauche . Aber der Mangel einer Erbordnung in Ver -

bindung mit dem Familienstolze führte bald zum Bürgerkriege , der mit der

Thronbesteigung der Omajjaden endigte . Sie führten mit der Erbordnung that -

sächlich das Königthum ” ) ein und þeseitigten damit die radikale Theokratie ,

nicht aber ihre Vertheidiger . Diese , die Charidschiten , erklärten die Revolution

gegen das omajjadische Chalifat in Permanenz und stellten als Glaubens -

satz auf : Jeder freie Araber ist zum Chalifen wählbar , jeder Chalife durch

die Gemeine absetzbar , — während die als rechtgläubig sich gerirenden Mos -

limen , die Würde nur im Stamme der Qoraischiten fortgepflanzt dacliten, “)

was im letzten Grunde doch wieder auf dem Sippensinne beruhte , und zwar

politisch , aber höchst untheokratisch war .

Za diesen zwei Theorien , deren eine die Gemeine als souvėrain ansieht ,

während die andre die Erbfolge bei den Omajjaden und später bei den

Abbasiden anerkannte ,™”) kommt endlich noch eine dritte , die der Aliden

oder Schiiten . Nach ihren streng legitimistischen Grundsätzen darf die Be -

stimmung des religiösen Oberhauptes , dessen Dasein ein Pfeiler der Religion

ist , nicht der Volkswahl überlassen bleiben , sie gehört vielmehr zu den

Pflichten des Propheten selbst , von dem sie behaupteten , er habe Ali zu

seinem Nachfolger designirt , was die Sunniten für lügenhafte Erfindung er -

klären . . Das theoretische Interesse nun an dieser historisch so wichtig ge -

wordenen Secte liegt nicht in den gemässigten Gruppen der Zaiditen , die

im Magrib die Dynastie der Idrisiten gründeten , und der Imamiye , zu denen

der Obaidallah gehörte , dessen Nachkommen das fatimidische Gegenchalifat in

Aegypten . schufen , das Interesse liegt vielmehr in den Ultra ’ s der Partei ,

ANANT



= o

welche aus der Theorie des Gottesstaates die die Idee selbst ad absurdum
führenden letzten Consequenzen zogen .

Das Problem war dies : Wie ist es denkbar zu machen , dass die Quali -
täten eines Propheten , wie er an der Spitze eines Gottesstaates gedacht werden

muss , an einer bestimmten Familie haften } Die Erklärung ist : Diese Familie
l selbst ist göttlich . Darum ist denn auch Ali in unglaublicher Weise ideali -

sirt worden .™) Aber das genügte nicht , die Theorie verlangte als letzten
Schluss die Behauptung , dass die Imâme , die Nachfolger Als , die entweder

Revolutionen versuchten oder im Verborgenen sich hielten , für göttlich er -

| klärt ` wurden , so : dass entweder . ihr . Leib göttliche Eigenschaften besitze ,
| oder Gott in ihrem Leibe Wohnung mache . Wenn daneben auch die . Wan -

|

derung der Seele eines : gestorbenen Imâms in den Leib seines Nachfolgers
von einer Schiagruppe behauptet worden ist , so . hat das doch auch den
Glauben zur Voraussetzung , dass eben . diese Seele , anders ist als andere
menschliche Seelen . “ ) Dass diese Lehren die Wurzel - des Karmatenthums
und der Assasinen gewesen sind , sei nur - im Vorbeigehen angedeutet , dass
sie den Islam selbst zerstören , obwohl sie in gewisser Weise seine Conse -

quenz sind , leuchtet von selbst - ein .

Der Dichter sagt : Hart stossen sich . die Dinge in. dem Raume , auch

diese Theorien stiessen sich an der Wirklichkeit , der Gottesstaat der Aliden
wurde nicht verwirklicht , und darum nährten sich seine gläubigen Anhänger
mit Hoffnung . Der unsterbliche Imâm Ali wird . vom Himmel kommen , wo

der Donner seine Stimme , der Blitz seine Geissel ist , oder Mohammed ‘ ibn

elhanafiyye , einer . der . Nachkommen Alis , sitzt im : Berge Radwa im Higaz ,
zwischen einem Löwen und Panther schlummernd , an einer Quelle von

Wasser und von Honig , bis er kommen wird um die Erde mit Gerechtig -
keit zu füllen . “ ) Der Islam wird hier messianisch , es genügt nicht das

i Glück der Gläubigen in das Paradies : zu verlegen , auch ‘ im Leben schon

i soll : ein Gottesreich sein , das alles andere eher war als sittlicher Natur . . Hier

i stehen wir am Prototyp der Kyffhäusersage .
Doch wenden wir uns zu den Hebräern zurück . Auch dort fanden wir

2



1

die semitische Idee der Theokratie im Kampfe mit dem Bedürfnisse der

Gesellschaft nach Ordnung und Continuität , und die Geschichte zeigt auch

dort , dass wenn eine feste Regentenhaud die Zügel führt , der spröde theo -

kratische Geist zurückgedrängt wird , sofort aber wieder sich geltend macht ,

wenn die Herrscherhand schwach wird , oder auch , wie in Ahab und Izebel ,”)

menschliches und göttliches Recht vergewaltigt . Und darin bestand das

gute Recht der Vertreter der Theokratie , d . h . der Propheten . Salomo war

ein Tyrann , der das Volk mit Geisseln züchtigte , sein frivoler Sohn Re -

habeam wollte mit Scorpionen züchtigen , aber der zu straff gespannte Bogen

braċh . Der durch Davids Krieger unterdrückte Stammgeist ” ) machte sich

geltehd , und den Propheten finden wir als Gegner der Tyrannei, ”) nicht

als Vermittler und Lehrer . Dieses Verhältniss zwischen Königthum und

Prophetie bleibt bèestehen , die unerbittlichen theokratischen Vertreter von

Recht und Wahrheit , obwohl gelegentlich launenhaft und unverständlich, )

halten das Ideal des gerechten Weltgottes trotz aller Anfechtung aufrecht ,

und die Könige schwanken zwischen Gehorsam , Ungehorsam und Furcht . ” )

Eigenthümlich ist ‘ zwischen beiden die Stellung des Priesterthums , denn

wenn ein Jojada einerseits gegen Athalja conspirirte um den Jahvedienst zu

reétten , so war doch unter demselben Jojada die Finanzverwaltnng des

Tempels höċhst nachlässig , und im Nordreich jagt der Oberpriester Amazja

den unbequemen Strafprediger Amos , der ungeziemende Reden führt , ein -

fach - fort mit der Begründung ; „ Du Seher , geh nach Haus , iss dort dein

Brot , und weissagè nicht mehr in diesem königlichen Tempel ! “ ” )

Aber auch im hebräischen Leben wurden die Hoffnungen der Propheten

nicht verwirklicht , der gerechte König erschien nicht , Assyrer nnd Baby-
`

lonier fegten die zwei kleinen Reiche hinweg und liessen den Exulantei

nichts als ihre Erinnerungen und ihre Hoffnungen , und diese gaben ihnen

Bausteine und Richtmass für den Neubau ihres Gottesstaates , den sie unter

dem milden Regimente des Cyrus begannen . Ezechiel zeichnete den Bauplan ,

er schied das Weltliche , das dem Fürsten zufiel , von dem Geistlichen , das

der Priester verwalten sollte , und in seinen Theorien verschmilzt die



se

Prophetie mit dem Priestertume . Hier erwachsen die Begriffe von Staat

und Kirche , und damit beginnt die Frage der Grenzregulirung von beiden .

Schon das alte Gesetz hat die Königsmacht beschränkt , und auch Ezechiel

versucht einzelne Bestimmungen, ” ) aber eine wirkliche Begrenzung des

Weltlichen und Geistlichen , war eine zu schwierige Aufgabe . So weiss sie

denn Niemand zu lösen , bis man den messianischen König in Zerubbabel

zu haben glaubte, ®) der neben aber vor dem Priester Josua steht . Diesen

beiden Männern lässt Zacharja je eine Krone aufsetzen , und fortab soll zwischen

beiden der Rat des Friedens herrschen , König und Priester sollen Hand

in Hand gehen . ” ) Das ist der jüdischen Weisheit letzter Schluss : Der Messias

ist weltlicher König , der sterblich ist und sein Erbe seinen Kindern hinterlässt ,

zwischen ihm und der Priesterschaft soll friedliches Einvernehmen walten .

Diese alte Form der Lehre ist bei den conservativsten der Juden , das

sind die Samaritaner , bis zu dieser Stunde erhalten , und auch der alte

Sippengeist ist in ihrer Lehre noch wirksam , denn ihr Messias kommt nicht

aus dem judäischen Stamme des David , sondern aus dem Stamme Joseph

oder Ephraim , was dasselbe bedeutet .

In dieser Richtung hat sich auch später noch das jerusalemische

Judentum bewegt , die Testamente der Patriarchen wissen gleichfalls keine

andere Lösung als den Frieden zwischen Levi , dem Prister , und Juda , dem

der messianische König entstammen soll ) und als die jüdischen Priester

Jesus vor Pilatus anklagten , war ihre Loyalität heuchelnde Beschuldigung

die , dass er sich für der Juden König erkläre , wie ihn auch das Volk als

König betrachtete ,‘als es rief : Gesegnet sei das Reich unseres Vaters David ,

das da kommt , Hosanna , d . h . hilf uns in der Höhe . “ )

So endet die jüdische Geschichte mit dem ungelösten inneren Wider -

spruche der altsemitischen Idee der Theokratie, welche sich auf zwei Sub -

jecte vertheilt . Derjenige , der die Verwirrung der Vorstellungen im Princip

gelöst hat , wurde gekreuzigt , und seine Nachfolger haben in späteren Jahr -

hunderten seine Lehre wieder verdunkelt und die Welt in schwere Kämpfe

verwickelt .



TI .

Von hier stammt der Einfluss semitischer Theokratie auf unsere Vorstel -

lungen von Staat und Staatsmann , eine Analyse des Begriffes und damit die

Umbildung der theokratischen Idee in die Idee der Sittlichkeit , in der der

Gott spricht , unternahm aber erst der griechische Geist , der da einsetzt , wo

der semitische Geist aufhört .

Hirten nannte der Semit seine Könige, ” ) Herde ( Ràsiya ) nennt er noch

heute das Volk . Das ist für die Hellenen der Standpunkt in der Zeit Homer ' s ,

der von den Königen als rolhlUEe Judn redet ) die freilich tyrannisch genug

waren , wenn sie dem Aias das Begräbnis verweigern , oder dem Polyneikes ,

oder wenn Aeschylus den Aegisthos sagen lassen kann :

Mit Agamemnon ’ s reichem Schatz gedenk ’ ich schon

Der Bürger Herr zu bleiben ; wer mir nicht gehorcht ,

Dem will ich ' nug aufpacken , bis den üppigen

Der Hafer nicht mehr sticht ; ihn wird des dunkeln Lochs

Langweil ’ger Wirth , der Hunger , bald geschmeidig sehn. **)

In ganz Hellas aber folgte der Zeit der alten ritterlichen Tyrannis eine

vollständige Aenderung der Staatsformen , und nie wieder dürfte auf so

engem Raume eine so bunte Musterkarte von Staatsformen vorhanden ge -

wesen sein , als sie im fünften Jahrhundert vor Christus in Griechenland war .

Fs ist daher nicht wunderbar , dass sich der philosophische Geist in Athen

auch mit Erwägungen der Politik und ihres Verhältnisses zur Ethik be -

schäftigte , seit Sokrates die Ethik in die Mitte des Interesses gerückt hatte ,

denn die Politik war für seine Zeit das Hauptinteresse des Lebens und

darum der natürliche Schlussstein der Ethik .

Es standen sich schon damals die zwei Theorien entgegen , die auch

heute noch vorhanden sind , dass der Staat ein Erzeugniss des Vertrages ,

oder des gegebenen Gesetzes sei , wie Protagoras wollte, “) und dass er

ein Naturprodukt sei , wie Hippias lehrte , der das Recht der Natur gegen das

der Satzung vertheidigte . In die Praxis der Politik aber drängten sich junge

ETOS

TEETE



L

und talentvolle Aristokraten , denen jede theoretische Einsicht und damit

allgemein gültige Ziele fehlteńn,*) und hier führt Plato das dialectisch - ethische

Genie des Sokrates ein , um zunächst die Natur des Staates zu bestimmen
und aus ihr die Idee des Staatsmannes abzuleiten . “ ) Er will den Staat als

die nothwendige und höchste Form menschlichen Lebens für die Vernunft

und Sittlichkeit erobern . An die Stelle der unmittelbaren Herrschaft Gottes

durch erweckte Gesandte tritt . die Herrschaft des Guten , als eines dauernden

Ausflusses des Göttlichen in der menschlichen Vernùnft , und wie Sokrates

die Philosophie vom Himmel auf die Erde , so führt Plato : die Politik aus

der Theokratie in das Reich der Menschen über .

Die Untersuchungen Plato ’ s beruhen auf einer - umfassenden Weltbe -

trachtung , und eine Grundvoraussetzung dabei ist , dass die Weltentwicklung
sich in Perioden vollziehe , je nachdem der Weltschöpfer leitend eingreift ,
oder die Welt sich selbst überlässt . ®) Ein seliges Zeitalter des Kronos

entspricht dem biblischen Paradise ; wie Adam aus Erde geschaffen , so ent -

stammen die Menschen der Kronoszeit dem Boden , der sie gebar und er -

nährte , dessen Gras ihre Lagerstätte war , über der ein milder Himmel sich

wölbte . Wie Adams erste Genossen die Thiere waren , so führten auch die

Menschen der Kronoszeit mit den Thieren Zwiesprache, und wenn sie das

benützten , um Einsicht zu erwerben , so waren sie wohl glücklich , dénn

Plato wirft in der That schon die Frage Schiller ’ s auf ,™”) ob unser Zeitalter

glücklicher sein möge , als das des Kronos . ;

Mit dem Ende der Kronosperiode tritt die gegenwärtige Weltperiode ein ,
in der Zeus herrscht , und wie mit der Vertreibung aus dem Paradiese die

Arbeit beginnt und das Familienleben und die Geburt , so lässt Plato nach

den Stürmen des Ueberganges die jetzige Lebensordnung der Menschheit

beginnen , die als ihren Leitstern die Erinnerung an die Belehrung des

Schöpfers und Vaters besass . So begründet Plato in seinem Weltmythus
das Dasein eines Ideales von einem guten und glücklichen Dasein in der

menschlichen Brust , das dann für alles ménschliche Streben das letzte Ziel

setzt , das höchste Gut zeigt : Aber im Laufe der Zeit wurde diese Erinner -



onna

ung trüber , gleichwie in der biblischen Darstellung ein dauerndes Sinken

des Menschengeschlechtes gelehrt wird . Und wie dieser Verfall in die Sünde

in der Bibel das Werk der eignen menschlichen Freiheit ist , s0 lehrt auch

Plato , dass die gegenwärtige Welt von ihrem Ordner alles Schöne hat , und

aus dem stürmischen Uebergangszustande alles Schlimme , so dass sie in

Verbindung mit dem Weltlenker mehr Gutes hat und von ihm getrennt in

ihrer Freiheit mehr und mehr böse wird . Biblisch ist dies der fortschrei -

tende und sich selbst strafende Abfall . Endlich wird aber der Weltlenker

das Regiment wieder in die Hand nehmen , das Verworrene ebnen und un -

sterbliches Leben herstellen , und das ist der Messianismus in hellenisch

philosophischer Form .

Ohne Bild gesprochen heisst das nichts anderes , als dass „ das höhere ,

vom göttlichen Geiste durchdrungene , mit der sittlichen Weltordnung in Ein -

klang stehende und . darum der strengen Zucht des Gesetzes nicht bedürfende

Gesellschaftsleben der Menschen als das Ideal erscheint , dem sich der Staat

anzunähern streben soll , der mit seinem strengen Gesetze in der gegen -

wärtigen Weltperiode unentbehrlich ist “ . “) Seine Gesetze sind nur grobe

Umrissė , welche die individuellen Verhältnisse nicht wirklich decken , und die

eben darum mit der Zeit uingebildet werden müssen , aber es darf ihnen

kein Widerstand geleistet werden , weil sie die irdischen Geschwister der

hohen himmlischen Idealgesetze sind , denen wir alles Gute verdanken . “ )

Ist nun dies Ziel der Menschenbeglückung die Aufgabe des Staates , SO

stehen wir vor der Frage , wie sich der empirische Staat und die verschie -

denen staatlichen Formen dazu am Besten schicken , und welche Staatsform

für den Zweck die geeignete ist ; diese Untersuchung über die Art der

Leitung des Staates bahnt uns dann den Weg , um das Wesen des Staats -

mannes zu umschreiben und zu erfassen .

Bei seiner Umschau unter den Staatsformen seiner Zeit bemerkt nun

der Philosoph zuerst , dass unter allen Verfassungsformen die Arbeiten für

den Bedarf des leiblichen Lebens , also Ackerbau , Gewerbe und Handel die -

selben bleiben . Er theilt diese Arbeiten in sieben Gruppen , wie man in



A

EER

a

—— j —

unserer Zeit Berutsgenossenschaften annimmt , und gesellt ihnen die freien ,
in Diensten stehenden Classen bei , zu denen er Kaufleute , Schreiber , Seher ,

Priester , Sophisten , also zum Theil dasjenige rechnet , was wir liberale Be -

rufsarten nennen . Dazu kommen endlich im Unterschiede von unserer

socialen Ordnung die Sclaven . Aber alles dies hat zwar mit dem socialen

Leben sehr viel , jedoch mit den Verfassungsformen nichts zu thun . Und

auch die nun ( Cap . 31 ) wirklich aufgestellte Theilung der Staatsformen in

Monarchie , Mehrherrschaft und Volksherrschaft ist ihm sichtlich nicht von

durchgreifender Wichtigkeit , weil sie auf der Kategorie der Quantität ruht ,
welche relativ ist, “) und in unsern Tagen werden schon viele so ein -

sichtig sein, dass sie für die Freiheit eher von einer Demokratie und Pluto -

kratie fürchten , als von einer Monarchie . “ )

Weit wichtiger ist es , ob die Herrschaft , auf der Gewalt beruhend , gegen

Widerstrebende ausgeübt wird oder über Freiwillige , denn hiernach zerlegt
sich Königthum und Tyrannis , Aristokratie und Oligarchie, “) wogegen diese

Unterscheidung für die Demokratie keinen tiefern Unterschied begründet .
Von absolutem Werthe jedoch für die Einsicht in die Natur des Staates und

des Staatsmannes ist sie nicht . “ ) Zu dieser gelangt man erst , wenn man

begreift , dass die königliche Kunst des Herrschens eine Wissenschaft ist ,
und zwar eine sondernde und eine befehlende , so dass endlich die Frage

gestellt werden kann , welche der genannten Verfassungen der Wissenschaft

der Menschenbeherrschung am Besten entspreche ( Cap . 32) .

Bei der Schwierigkeit der Kunst steht von vornherein fest , dass die

Menge sie nie erlangen kann , Verstand ist stets bei wenigen gewesen , und

eben darum muss die Verfassung die beste sein , welche dahin wirkt , dass

nur wahrhaft Sachkundige verwalten , wobei es dann gleichgiltig wird , ob

sie nach geschriebenem Gesetze herrschen oder nicht , und ob sie über Frei -

willige oder Gezwungene schalten , denn ein richtiger Herrscher , der zu

individualisiren weiss , ist besser als ein generelles Gesetz , das nie genau

passt , und durch das er sich nicht selbst fesseln darf . ) So wird der wirk -

liche Staatsmann im Idealstaate über das Gesetz gestellt , um nicht materiell



( 116

unrichtig zu entscheiden ; in den empirischen Staaten dürfte das freilich

ganz unausführbar sein , denn wo sind die Menschen , die das ertragen

könnten ? In unserm Staatsleben wird dieser Betrachtung durch das Recht

der Begnadigung und die Formen der . Gesetzesänderung Rechnung getragen .

Schliesslich kommt Plato practisch zur beschränkten Monarchie , wenn er sagt :

„ Die Alleinherrschaft , durch gute Vorschriften , die wir Gesetze nennen , ge -

zügelt , ist die beste Form der Verfassung . “ Auszuschliessen sind aber von

der . Herrschaft die Unkundigen , denn sie sind Parteihäupter und nicht

Staatshäupter , sie jagen dem Trugbild nach und werden Gaukler und So -

phisten . “ )
Zur völligen Reinigung des Begriffes Staatsmann , der mit dein des

Königs nicht nothwendig zusammenfällt , weil beide nur im einzelnen Falle in

derselben Person vereinigt sind , gehört endlich noch die Frage , ob der Staats -

mann zugleich : Feldherr , Richter und Redner sein müsse , und diese wird

von Plato sehr richtig verneint , indem er alles technische Detail von seinen

Functionen ausschliesst . “ ) Wie Moltke den Krieg nicht als das Ende der

Diplomatie , sondern als eines ihrer Mittel bezeichnet , so bestimmt auch

Plato , dass die Wissenschaft des Feldherren von der wahrhaften Königin der

Wissenschaften , der Politik , beherrscht werden muss , und das Gleiche gilt

für die Rechtsprechung , die die Gesetze bewahrt und jener dienstbar ist .

So bleibt denn für die Staatskunst als Aufgabe übrig , die richtigen

Männer an die richtige Stelle zu bringen , sich nicht . in den Einzelnheiten

zu . verlieren und : die Zeitgemässheit aller staatlichen Unternehmungen in

höchster Instanz zu ermessen ; darin . gehen alle übrigen Thätigkeiten wie

Radien in einem Mittelpunkte zusammen . Der ideale Staatsmann sitzt wie

ein Weber am Webstuhl der . Zeit und : wirkt - das Gewebe des menschlichen :

Lebens zu einem schönen : Gebilde , indem er jeden Faden an seine Stelle

lenkt . Dazu bedarf er als des letzten und höchsten Mittels , der Tugend ,

nicht der . einzelnen . Tugenden , denn diese , wie Tapferkeit . und : Besonnen -

heit stehen in . einem gewissen . Gegensatze untereinander , die Tapferkeit

neigt - zur Keckheit , die Besonnenheit wird zaghaft , und beide in längeren



Generationen fortgepflanzt , entwickeln sich zur frevelhaften Tollheit und zur

Feigheit , die jede an sich den Staat zu Grunde richten . Hier die rechte Mitte

zu finden und schon durch die Erziehung der Jugend auf die Ausbildung der

wahren Tugend zu wirken , die widerstrebenden Elemente zu vernichten oder

zu beugen , die kräftigen Naturen zum Aufzuge des Gewebes und die weichen

zum Einschlage zu machen , das ist die letzte abstrakteste Aufgabe des

Staatsmannes , der die gottverwandten Seelen durch ein göttliches Band , das

heisst durch eine auf Gründe gestützte richtige Meinung über das , was

schön , gerecht und gut ist , in Einklang bringt und dann das äussere Leben

durch menschliche Bande regelt . Das Idealbild , dem der wahre Staatsmann

zustrebt , ist das im Mythus vom Kronos geschaute Reich des absoluten

Guten .

III .

So weit reicht die Theorie Platos in der Bestimmung des Ideales des

Staatsmannes , wo aber , wie in den Büchern vom Staate , der Versuch ge -

macht wird , nun einen Musterstaat zu construiren , da zeigt sich - das nur

Formelhafte , das Schemenhafte seiner Lehre . Denn wenn die erwerbenden

Klassen ignorirt , wenn unter Aufhebung der Familie Krieger , Hüter und

Wächter kastenartig gedacht werden , jedoch mit Offenhaltung der Möglichkeit ,
dass begabte Kinder niederer Klassen in höhere übergehen , wenn Frauenge -
meinschaft in den Kasten herrscht , so dass Niemand seinen Vater oder Sohn

kennt , wenn Frauen in der Gymnastik geübt und zum Kriegsdienst heran -

gezogen werden sollen , dann leuchtet ein , dass hier die Rechnung ohne

den Wirth , der Staatsaufbau ohne den Menschen , wie er wirklich ist , gemacht

worden ist . Schliesslich steht über dieser kastenartig construirten Gesellschaft

ein geheimnissvolles , unnahbares Collegium von Philosophen , die die eigent -
lichen Staatsmänner sind , durch welchen Verwaltungsapparat diese aber - re -

gieren sollen , das bleibt völlig im Dunkeln .

Die Kritik erfolgte bald , Aristoteles machte die Familie , das Haus , das

Plato aufhob , zur Grundlage seiner Theorie vom Staate , er zeigte , dass die

platonische Einheit nur Einklang ( óuopwvia) sei und nicht die Harmonie

3



— 18

lovppwvia) des Verschiedenen , die das gesellschaftliche Leben fordert ; er

endlich wies auf die unabänderliche Natur , auf die letzten Grundtriebe des

Menschen hin , die Niemand ungestraft verletzen kann , dass nämlich die Trieb -

feder für alle menschliche Sorge und alle Liebe das Eigenthum ist und der

Gegenstand , dem sich die Liebe zuwendet . * ) Und damit ist der tiefste Mangel

der platonischen Lehre blosgelegt , Plato trägt der Individualität , der Ver -

schiedenheit der Menschen — wie heutige Communisten — nicht Rechnung ,

— er hat nicht den wirklichen Menschen mit seinem guten Rechte , sondern

den durch seine gymnastisch-musisch-philosophische
Erziehung ausgeglichenen

nicht individuellen Menschen im Auge .

Liess das semitische Ideal die bürgerliche Gesellschaft , den Staat , im

eingebildeten Gottesreiche versinken , SO versinkt bei Plato der Mensch im

Bürger , das Individuum im Staate . Das Problem war nun , das Gottesreich

richtig zu verstehen und es aus seiner unmöglichen Verquickung mit dem

Staate zu erlösen , dem Staat sein eigenes , ebenfalls göttliches Recht und

sein eigenes Gebiet zu erobern , endlich das Individuum in ein principiell

richtiges Verhältniss zu peiden zu setzen . Derjenige , der dies fundamentale

Problem löste und damit der Menschheit die Unterlage eines neuen Lebens

gab , heisst Jesus .

IV .

Jesus erste Grossthat ist die richtige Bestimmung des Gottesreiches ;

es ist nicht ein messianisch - eroberndes Königthum , wie die Juden wollten ,

denn es ist nicht von dieser Welt , — es ist aber auch kein Reich der Ideen ,

die im höchsten Himmel sind , und deren Abbilder , je weiter sie abstehen ,

um so mehr ihren Idealcharakter verlieren , denn es ist als Sauerteig in der

Welt , der die ganze Masse durchsäuern soll . Es fällt weder mit der Welt

zusammen , noch ist es ihr transcendent , es ist immanent und wachsend ,

ein Senfkorn . Es ist der göttliche Geist in der Menschheit , der sich nicht .

nach unten hin abschwächt , sondern wọ er ergreift , da ergreift er oben

und unten gleich . Er gleicht aus und erhält doch die Verschiedenheit , er

schafft Harmonie , nicht Einklang . Das Gottesreich ist ein Reich der er -



—

griffenen Geister , unsichtbare Kirche nannte man das später , und alle sollen

ergriffen werden . Dies Reich hat sein eigenes Gesetz , das zu dem Staats -

gesetze gar keine Beziehung hat , es lautet : Selig sind die einfältigen Herzens ,

während das bürgerliche Gesetz sagt : Die höchsten Stellen gebühren dem

Kluggewandten , und es sagt : Selig sind die Sanftmüthigen und Friedfertigen ,

wo das bürgerliche Gesetz sagt : Bestehe auf deinem Rechte , es sagt : Wer

sein Leben retten will , der wird es verlieren , wer aber sein Leben verliert

um meinetwillen , der wird es gewinnen , was dem bürgerlichen Staate völlig
unfassbar ist . " )

Neben diesem Reiche besteht das bürgerliche Reich selbständig und

mit Recht ; in der Vollendung werden beide zusammenfallen . Aber die Voll -

endung ist erst zu erarbeiten , darum gebührt in der Zeit der bürgerlichen

Verwaltung Achtung und Gehorsam . Es war eine höchst verfängliche und

nach ihrer Meinung schlaue Rede , als die Pharisäer sprachen : Du kümmerst

dich um Niemand , denn du siehst keine Person an , so sage nun : Ist es

erlaubt , dem Kaiser Steuer zu geben ? Das ist die semitische Theokratie im

Kampfe mit dem menschlichen Staate . Die Frage zielte auf die Vernichtung

Jesu , und die Frager glaubten ihrer sicher zu sein , weil sie nichts kannten ,

als ihr falsches Messiasideal und den gottlosen Staat . Denn wenn Jesus

antwortete : Es ist recht , so war es in den Augen der Juden unmöglich ,

dass er der Messias sei ; sagte er aber , es ist unrecht , so war er vor Pilatus

als Revolutionär anzuklagen , was ja später auch geschah , da er als der

Juden König bezeichnet wurde . Pilatus freilich nahm das nicht ernst .

Jesus aber kannte cin drittes und antwortete weder so noch so , und

er konnte das , weil er das Gottesreich als innerlich längst gelehrt hatte .

Und damit löste er den Staat aus den Banden der Theokratie und machte

ihn selbständig . Es war ein damals völlig unerhörtes neues Princip , das

er aufstellte , es war nicht eine Antwort , sondern eine Beseitigung der falsch

gestellten Frage als er sprach : Reichet mir einen Denar ! Wessen ist dies

Bild und die Aufschrift ? Des Kaisers ! So gebet dem Kaiser was des Kaisers

ist , und Gott was Gottes ist . "



Hier ist ein neues Fundament gelegt , unsere Gewohnheit lässt uns ver -

gessen , welche Grossthat dieser kurze Satz war , seine Zuhörer aber ver -

wunderten sich , liessen ihn und gingen davon .

Dass sie die Tragweite des Satzes gefasst hätten , ist nicht anzunehmen ,

aber auch Vielen unserer Tage wird man sagen müssen , dass mit der prin -

cipiellen : Lösung des Staates aus den Banden der Theokratie der Inhalt des

Satzes nicht erschöpft ist . Der Satz bietet zugleich auch die Norm für die

richtige Stellung des Individuums zu diesen beiden Mächten , und das ist

die andere Grossthat Jesu auf dem Gebiete der theoretischen Politik . “ ) Weil

der Mensch weder von der einen noch von der anderen der beiden Mächte

ganz hingenommen wird , so steht er zwischen beiden selbständig , das Indivi -

duum wird entdeckt , und seine Pflicht gegen beide festgestellt . Ein wirk -

licher Conflikt des selbst von Bürgern des Gottesreiches gebildeten Staates

mit dem Gottesreiche ist unmöglich , dies ist der Sauerteig für jenen , nur der

missverstandene Staat , das missverstandene Gottesreich bringt das Indivi -

duum in den Conflikt und zu mindestens passivem Widerstande . Der Staats -

mann aber wird erst nach dieser Scheidung der Grössen des Gottesreichs , des

Staats und des Individuums wahrhaft befähigt , seiner von Plato bestimmten

Aufgabe unbehindert durch die Pseudotheokratie gerecht zu werden . Die Indivi -

duen mit ihren Interessen sind sein Objekt , sie hat er zu erziehen , zu leiten ,

zum Ganzen zu verflechten , das Gottesreich ist das Ideal , dem er zustrebt ,

der staatliche Organismus sein Mittel , und es gehört zu den staunens -

werthesten Zügen des Wunderwerkes eines modernen constitutionellen Staa -

tes , dass gerade in dem wichtigsten ideellen Punkte , in seiner Stellung

zum Gottesreiche , das Haupt sich nicht anders verhält als der Geringste .

V :

Es war jedoch ein langer Weg , ein Pfad der Irrthümer , der uns zu

diesem Ziele geführt hat . Die Signatur des Anfangs dieser Geschichte ist

der sich missverstehende Staat , die Signatur des Fortgangs diè missverstandene

Kirche , die sich selbst nicht helfen konnte , wie man aus Dante ersieht .

—



Für die Christen der ersten Jahrhunderte gab es gar keine Staaten

mehr , es gab nur einen Staat , Rom , und dieser hatte in seinem Wesen

etwas dem Judenthum Analoges , das Tertullian richtig herausgefühlt hat .

Er sagt : Wenn man die abergläubischen Gebräuche des Numa , die priester -
lichen Pflichten , Abzeichen und Privilegien betrachtet , wenn man den Opfer -

dienst , die Opfergeräthschaften und die Gefässe für Opfer und Sühnungen
und die Absonderlichkeiten der Gelübde betrachtet , hat dann nicht offenbar

der Teufel jenes mürrische Wesen des jüdischen Gesetzes darin nachgeahmt ? * 4 )
Diesem selbst sacerdotalen Staate standen nun die ersten Christen gegen -
über ; es fragte sich , wie sich die beiden Mächte einrichteten , und hier

zeigen sich zwei Richtungen . So weit als der Judaismus in der Kirche

lebendig ist , erscheint das römische Reich als vom Teufel , es ist das Thier

mit den zehn Hörnern und sieben Köpfen , das Krieg führt mit den Heiligen ,
das auf jeder Münze im Kaiserbild den Stempel des Teufels zeigt . So weit

aber der Hellenismus reicht , stehen , die Christen dem Reiche gegenüber , in

dem sie geboren und erzogen waren , das ihnen das bürgerliche Dasein

regelte und sicherte , auf dessen Rechtsprechung auch ein Paulus sich stützte ,

als er an den Kaiser appellirte , freundlich ergeben da . ) Der Gedanke , dass

dies Reich vom Teufel sei , konnte ihnen nicht kommen , und darum sagt

Paulus , selbst in der Zeit des Nero : Jedermann sei unterthan der Obrig -
keit , denn es gibt keine Obrigkeit , die nicht von Gott wäre , . . . sie ist Gottes

Gehilfe für dich zum Guten , . . . es ist geboten dich ihr zu unterwerfen

nicht nur um des Zorngerichtes , sondern auch um des Gewissens willen .

Darum müssen auch die Steuern entrichtet werden . ) Und so gebietet auch

der 1. Petrusbrief 2, 13 der menschlichen Schöpfung des Staates , sei es dem

Kaiser , sei es den Statthaltern zu gehorchen : Fürchtet Gott , ehret den Kaiser .

Das Gefühl des Schutzes , das der Staat gewährt , erzeugt schon früh die

Fürbitte für die Könige , die dann Bestandtheil der Liturgien geworden ist .

Diesen Zusammenhang zeigt deutlich 1. Timoth . 2, 1 : Ich mahne euch Für -

bitte und Danksagung zu thun für alle Menschen , für Könige und Grosse ,

dass wir ein stilles und ruhiges Leben führen mögen in aller Frömmigkeit



Feit

2 o

und Ehrbarkeit . — In der Frühzeit der Kirche wies der Statthalter von

Korinth , Gallio , die dogmatischen Streitigkeiten zwischen Christen und Juden

als nicht vor sein Forum gehörig ab , und überliess die Zeloten den Fäusten

ihrer Gegner . Apostelgesch . 18 , 12 ;

Der römisch staatliche Sacerdotalismus begnügte sich aber damit nicht ,

er verlangte die göttliche Verehrung des Kaisers, “ ) und das war der Punkt ,

wo das Individuum sich aufbäumte und sagte : Bis hierher und nicht weiter .

So erkämpfen die Märtyrer gegenüber dem seine Grenzen nicht verstehen -

den Staate die Freiheit des Gewissens , die die sich missverstehende Kirche

später nur allzuoft wieder verleugnet hat , und sie sind dabei getragen von

dem Bewusstsein einem himmlischen Jerusalem anzugehören , das frei ist

und wohin kein Prätor reicht . “) Der Kampf der Märtyrer zwang den Staat

zur Erkenntniss seiner Grenzen , das individuelle Gewissen feiert unter Blut

und Thränen seinen ersten Sieg . Die politische Wissenschaft wird um eine

grosse Lehre bereichert , welche die spätere Praxis leider nicht befolgte .

Der Bewältigung des römischen Staatssacerdotalismus durch das Blut

der Märtyrer , der Periode des sich missverstehenden Staates , folgt die Zeit

der sich missverstehenden Kirche .

Zunächst schien unter Constantin ein Hirte und eine Herde zu sein, ”) und

es ist sinnreich erdichtet , dass Constantin dem späteren abendländischen

Kirchenhaupte auch seinen weltlichen Stuhl errichtet haben soll , aber weder

hat Constantin dies gethan , noch ist die Herde eine geblieben . In Wahrheit

ist Constantin der Vater des orientalischen Caesaropapismus geworden , da er ,

noch ungetauft , seine Bibelerklärungen unter Applaus der Zuhörer vortrug ,

Synoden präsidirte und Bischöfe anstellte und absetzte, ™®) und es ist merk -

würdig genug , dass diese geistliche Verwaltungsform an Constantinopel

haftet , da auch die Sultane seit 1520 fictive Chalifen sind , denen vom letzten

Abbasiden ’ die geistliche Würde übertragen sein soll . Hier ist also das Reich

Gottes vom Imperium verschlungen und das Individuum erdrückt .

Im Abendlande aber gestatteten die Verhältnisse eine freie Entfaltung

der Kirche , und der Zauber des Namens Rom kam dem Streben der römi -



schen Bischöfe entgegen für sich die höchste Stelle in Anspruch zu nehmen .

Schon Hieronymus lehrt , dass wer nicht mit dem Stuhle Petri in Verbin -

dung steht , in der Sintfluth der Welt untergeht, ” ) und verhängnissvoll wurde

die Lehre des Augustin , dessen hochfliegender Idealismus Irdisches und

Himmlisches zusammenfliessen liess . Sein Gottesstaat ist der Staat der

seligen Erlösten im Himmel mit dem höchsten Gute des ewigen vollendeten

Friedens , neben welchem auch das reichste Leben , das hier auf Erden ge -

führt wird ( ista , quae hic agitur ) , elend erscheint . Um der Hoffnung auf

jenes himmlische Leben willen kann auch das irdische Leben selig genannt

werden , wenn es mit dem Absehen auf jenen höheren Zweck hin geführt

wird , ohne diese Richtung ist es ein Elend . ®) Im Gottesreiche kommt - es

auf die Aeusserlichkeiten der Lebensformen gar nicht an , Niemand der

eintritt braucht - sie zu ändern , aber die falschen Lehrmeinungen ( falsa

dogmata ) muss er aufgeben . ) Es besteht , so lange es die irdische Pilgerfahrt

macht , — oder genauer , der Theil , der annoch in dieser Sterblichkeit weilt

und in dem irdischen Reiche das Leben eines Gefangenen führt, “ ) besteht

aus Mitgliedern aus allen Völkern , lässt ihnen aber ihre Sitten , Gesetze

und Bräuche , durch die der irdische Friede gesichert wird , wenn sie nur

die Religion nicht hindern . So ist der Gottesstaat im irdischen Staate und be -

nutzt auch die irdischen Mittel , ja ein Theil des irdischen Staates ist nur

Abbild des himmlischen , das dazu dient , das Himmlische darzustellen , nicht

das Irdische . “ ) Aber auch umgekehrt drückt er sich aus : in dem Gottesstaate

befinden sich in dieser schlechten Zeitlichkeit auch viele Verworfene , die

mit den Guten vermischt sind . Beide sind im Netze des Evangeliums zu -

sammengebracht und durchschwimmen ohne Unterschied diese Welt wie

cin Meer , bis sie an das Ufer kommen , wo Gute und Schlechte getrennt werden .

Doch hier gebraucht er nicht den Ausdruck Gottesstaat , sondern den Aus -

druck Kirche , und diese ist ihm eine einige allgemeine Kirche , die allerdings

jetzt nicht in dem Glanze erscheint , den sie in der Vollendung haben wird . “ )

Hier liegt das Verhängnissvolle der Darstellung , das Reich Gottes wird

mit der empirischen Kirche identificirt und die Attribute und Rechte der



unsichtbaren Kirche auf die sichtbare übertragen , die doch ein gemischter

Körper ist . Augustin hat in der gegenwärtigen Epoche , d . h . in der Kirchen -

geschichte , wie Harnack “ ) ausführt , das tausendjährige Reich gesehen ““)

und damit die Kirche auf den Thron der Weltherrschaft erhoben , denn dies

Beich ist ein Reich der Herrschaft Christi . Ohne die hierarchische Tendenz

seines Satzes zu beachten oder zu verfolgen , hat er die gegenwärtige Kirche

mit dem Himmelreiche identificirt , und unter den Thronen und denjenigen ,

die Apocal . 20,4 auf den Thronen sitzen , u nd welchen das Gericht ge -

geben ist , hat er , unter ausdrücklicher Ablehnung der Deutung auf das jüngste

Gericht , direkt die Kirchenoberen mit ihren Sitzen verstanden , durch welche

die Kirche jetzt regirt wird . ) Hiermit aber ist der Idee , dass die Kirche über

alle weltlichen Staaten gebieten kann oder soll , Thür und Thor geöffnet ,

und darum ist auch ein weltlicher Herrscher nur dann glücklich zu preisen ,

wenn er christlich lebt , gerecht herrscht , der Schmeichelei unzugänglich ist ,

dehmüthig bleibt und seine Macht in den Dienst der Ausbreitung des

Gottesreiches stellt . Civ . Dei . 5,24 . Hiernach muss der Fürst ein Diener

der Kirche sein und den Donatisten gegenüber hat Augustin schliesslich alle

Zwangsmaassregeln ausser der Todesstrafe für berechtigt erachtet .” ) Auch

hièr ist die Apocalypse des Johannes , . h . die jüdisch theokratische Idee

in messianischer Form massgebend .

Wo Lehrer , wie Hieronymus und Augustin , so lehrten , war es nicht

zu verwundern , dass die Kirche sich dem Staate an Würde überordnete und

consequenter Weise ihn aufzusaugen sich anschickte . Wir stehen in der

Zeit der sich als unmittelbares Gottesreich missverstehenden Kirche , die das

Wort Christi , dem Kaiser zu geben was des Kaisers , möglichst entleert .

Diese Theoreme gaben der mittelalterlichen Geschichte ihren Impuls , sie

steigerten sich bei Alvarez Pelagius , ț um 1340 , bis zu dem Satze : Papa

deus est imperatoris — papa privat reges regnis et imperatorem imperio ,

— der Papst repräsentirt Christus auf Erden , und secundum hoc papa non

est homo simpliciter sed Deus . ” )



— 25 —

VI .

Hier ist denn vom Staat gar nicht mehr zu sprechen , aber die Theorie

drang nie völlig durch . - Lange vor den . Reformconcilien wehrte sich das

Imperium gegen das Sacerdotium , und . eine der gewaltigsten Stimmen in

dem wissenschaftlichen Kampfe ist . die Dante ' s , der 1321 , zwanzig Jahre

vor Alvarez Pelagius starb .
;

Wir haben in diesem Zusammenhange keine Ursache , in die Schilderung
kirchlicher Verderbniss einzutreten , wie er sie gelegentlich der Beurtheilung
des Papstes Nicolaus II , Inf . 19 gibt , denn auch die weltlichen Fürsten bieten

ihm Stoff genūg zum Tadel . Es handelt sich nur um seine theoretischen An -

schauungen , und nach diesen erschien ihm Constantin ’ s angebliche Donation ,
wie unserm deutschen . Walther von der Vogelweide , . als das schrecklichste

Unglück :

Ahi Constantin , di quanto mal fu matre

Non la tua conversion , ma quella dote

Che da te prese il primo ricco patre ! Inf . 19, 115 .

und er bestreitet das Recht Constantins , die Würde des Imperiums zu

mindern , weil es gegen die Pflicht des Kaisers ist , das Imperium zu spalten
und den ungenähten Rock des Herrn zu zerreissen . ®) Er ruft ein Wehe

über die aus , die Cäsar vom Throne vertrieben :

Ahi gente , che dovresti esser devota

E lasciar seder Cesar nella sella

Se bene intendi cio che Dio ti nota ! Purg . 6, 91 .

denn dieser Thron ist so göttlich wie der Thron des Papstes . Und dem

Beweise dieses Satzes widmet er dann die Schrift von der Monarchie .

Eine einheitliche Weltmonarchie ist für das Heil dér Welt nothwendig ,
so lehrt er im Anschluss an Aristoteles , damit der Friede , den wir bei

Augustin als das höchste Gut kennen gelernt haben , für die Welt gesichert

wird, ™) und darum muss die Weltmonarchie , das Imperium , alle regna über -

ragen und führen . ) Man sieht , es steht Einheit gegen Einheit , Kirche gegen

Staat ; diese Einheit aber ist imaginär , die Konstruktion ist - schematisch ,
4



a pe a

unlebendig , Postulat . In der Erörterung der Staatsformen , die ganz auf

Plato und Aristoteles beruht , tritt uns hier aber zum ersten Male der Ge -

danke entgegen , dass nach der Stellung die Fürsten zwar Herren , nach dem

Ziele aber Diener sind , und das ist vor allem der Weltmonarch , qui minister

omnium procul dubio habendus est . “)

Die monarchische Einheit herzustellen ist Gottes Ziel in der Geschichte

gewesen ; alles zweckt auf die Monarchie unter Augustus ab , und darum ist auch

die Geburt Jesu in diese Zeit verlegt . Diese Monarchie gebührt von Rechts

wegen dem römischen Volke , denn bei seiner Unterwerfung der Welt hat

es nur das öffentliche Wohl bezweckt , es ist durch göttliches Recht das

erste Volk geworden . “ ) Es wird nützlich sein zu bemerken , dass wir hier

ganz auf augustinischen Pfaden wandeln, ” ) und dass dieser christliche Phi -

losoph so in der curialistischen wie in der dantischen Theorie nachwirkt .

Haben wir nun die beiden Mächte , das Erbtheil der altsemitischen

Theokratie , das die Kirche angetreten , und das des römischen Staates , das

der Imperator besitzt , — wobei die ganze Fiktion einer Uebertragung des

von Constantinopel abgetrennt gedachten Weltkaisertums auf Karl den Gros -

sen in den Kauf genommen werden muss , — in der Welt neben einander ,

so bleibt bei ihrer gleichen Berechtigung und Nothwendigkeit nichts . übrig ,

als dass sie sich vertragen . Aber dagegen erhebt sich der Papst und sein

Gefolge , dazu radikale Philosophen und endlich die Dekretalisten , die jeder

Theologie und Philosophie bar , ganz ihren Dekretalen gewidmet , auf deren

allgemeine Geltung sie hoffen , dem Imperium Abbruch thun . ®) Und somit

ist Dante der Ansicht , dass es für tieferes Verständniss der Politik und

Geschichte mit kirchlichen Gesetzbüchern nicht gethan ist , sondern dass dazu

Theologie und Philosophie gehören , ein Satz , den nur Flachköpfe leugnen

werden . Die Argumente der Gegner von Sonne und Mond , Levi und Juda ,

Saul und Samuel , von den zwei Schwertern u . s . w . löst Dante auf , am

Intèressantesten ist seine Widerlegung der Argumentation aus dem Worte

Jesu : Alles was du auf Erden bindest oder lösest , wird auch im Himmel

gebunden oder gelöst sein : Er zeigt , dass „ Alles “ ( quodcunque ) hier nicht

|
|

|
l



= Og

absolut gemeint sein könne , weil auch ein Papst nicht eine Ehe lösen , und

beim Leben der getrennten Theile eine andere binden kann , ebensowenig wie

selbst Gott einen nicht Bussfertigen erlösen kann . — Alles bedeutet hier nur

den Inbegriff dessen , was im Kreise dieses Amtes ( officium ) liegt , und geradė
der Umfang dieses Amtes ist der Gegenstand des Streites : ®) Und so bleibt

denn niċhts übrig als anzunehmen , dass der Mensch einer doppelten Lei -

tung , gemäss seinem doppelten , dem irdischen und himmlischen Zwecke

bedarf , nämlich eines Papstes , der nach Gründen der Offenbarung zum ewi -

gen Leben leitet , und eines Kaisers , der die Menschheit nach Gründen der

Philosophie zum zeitlichen Glücke führt . Beide sind unabhängig von ein -

ander , auch der Kaiser hat seine Auctorität unmittelbar von Gott . Und so

wären wir am ausgehenden Mittelalter in der Frage nach dem Verhältnisse

der Theokratie zum weltlichen Königtum noch keinen Schritt weiter gekommen ,
als der Prophet Zacharja war , der den Rath des Friedens zwischen beiden

wollte walten lassen , und nicht ganz so weit als die Testamente der Patriar -

chen ®™) waren , wenn Dante nicht noch einen Zusatz gemacht hätte : Dieser

lautet : „ Die entwickelte Lehre ist nicht so zu verstehen , als ob der Kaiser

nicht in gewissen Dingen — hier fragt sick ’ s in welchen — dém römischen

Oberpriester untergeordnet wäre , da jene irdische Glückseligkeit in gewisser

Beziehung mit der Abzweckung ʻaùf die unsterbliche Glückseligkeit geordnet
ist - Cäsar soll also diejenige Ehrfurcht gègen Petrus hegen , welche der

erstgeborene Sohn dem Vater schuldig ist , damit er durch das Licht

der väterlichen Gnade erleuchtet den Erdkreis um so herr -

licher bestrahle . “

Diese Lösung aber ist keine Lösung , hier brennut die alte Wunde , zwar

ist Gott gegeben was Gottes ist und dem Kaiser was des Kaisers ist , aber

das konkrete Verhalten des Individuuw ’ s ist nicht bestinimt , — wie wenn

beide Mächte ihre Grenzen nicht einhalten , was sie sicher nicht thun werden ?

Mit dieser Theorie lässt sich nicht leben , erst das Zeitalter des Individualis -

mus kann helfen .



VII .

Wer am Anfange des sechzehnten Jahrhunderts die Ereignisse in der

Kirche seit Dante ’ s Tode vor seinem geistigen Auge vorbeiziehen liess , der

sah das babylonische Exil der Päpste und das Schisma mit zwei Päpsten ,

er sah die Reformconcilien , die nichts reformirten , er kannte die Lehre

Gersons , dass in Zeiten der Noth ein Concil über jedem päpstlichen Rechte

stehe , er fand das Papsttum seiner Zeit als italienisches Fürstentum in Mit -

ten andrer Dynastien , er fand den Politiker Alexander und den Soldaten

Julius oder den Kunstfreund Leo X . Und schaute er auf die Kaiser , wie

Wenzel , Sigismund und Friedrich II . , so waren sie eher alles andere als

Männer , die im Sinne Dante ’ s die Menschheit aus Gründen der Philosophie

zum irdischen Glücke führten . Ist es ein Wunder , dass die „ hohe Intuition “

wie ein Spuk beim Hahnenschrei versank , dass die Illusion des Mittelalters

eitel Dunst wurde ?

Das war die Lage des vielgeschmähten Nicola Machiavelli , der mit Be -

wusstsein von sich sagt , er ziehe es vor der wirklichen Wahrheit der Dinge nach -

zugehen , als leeren Einbildungen . Viele haben sich Fürstentümer und Staaten

ersonnen , wie sié in der Natur nicht vorkommen , solche können aber nichts

Richtiges lehren und sind nutzlose Schriftsteller . ” ) Bei diesem Streben nach

Realität ist ihm die Kirche nicht eine geistige Macht über andere , sondern

eine politische Macht neben andern . Die kirchlichen Staaten sind , so spöt -

telt Machiavelli , anders als alle andern . Man erwirbt sie durch Glück oder

Tapferkeit , behauptet sie aber ohne jedes von beiden , man braucht sie nicht

zu vertheidigen und die Unterthanen nicht zu regieren , also sind dies die

einzigen glücklichen und sichern Staaten , freilich würden sie von Gott erhoben

und erhalten , und darum sei es besser davon zu schweigen . Früher waren

sie schwach , aber Alexander VI . hat gezeigt , was ein Papst mit Geld und

Waffen machen kann . Zwar wollte er nur deh Herzog Valentino gross

machen , aber es schlug nach dessen Ermordung zum Heile der Kirche aus .

Julius II . war indessen besser , da er nicht für eine Privatperson , sondern



für die „ Kirche “ Bologna eroberte , die Venetianer Unterwarf und die Fran -

zosen aus Italien jagte . — Diese Kirche ist doch wohl etwas anderes als die

Gemeine der Heiligen und der Gottesstaat . “)
Wie die Kirche so ihre weltlichen Nachbaren , und in seinen Rath -

schlägen sie zu behandeln richtet sich Machiavelli mutatis mutandis nach

dem Satze Salomo ’ s : Antworte dem Thoren nach seiner Thorheit , d . h .

behandle den verschlagenen Gewaltmenschen mit seinen eigenen Mitteln ,
sonst gehst du unter , denn unter lauter Bösen kann ein Mensch mit edlen

Mitteln nichts ausrichten . Daher muss der Fürst nach dem Herzen des

italienischen Patrioten Machiavelli , der sein Buch schrieb um Cesare Borgia ,
später aber Lorenzo di Medici zur Befreiung und Einigung Italiens anzu -

reizen , die Kunst erlernen nicht gut zu sein und das Gute zu thun oder

zu lassen je nach der Lage der Dinge . ) Er soll den sittlichen Makel solcher

Fehler fliehen , die ihm den Staat wegnehmen würden , und sich auch vor

denen hüten , die ihm den Staat nicht wegnehmen würden , wenn es möglich
ist ; um den Staat zu behaupten aber darf er den Makel auf sich nehmen .

tuhmvoll ist es ja nicht , aber zweckmässig . Grausamkeit an rechter Stelle ist

oft wirksam und dann milder , als durch zu grosse Milde die Unordnung gross
wachsen zu lassen , im Ganzen aber soll ein Fürst streben milde zu sein . )
Sein Wort zu halten ist für einen klugen Fürsten nicht nöthig , wenn es zu

seinem Schaden ausschlagen würde . Wären die Menschen gut , dann wäre

die Regel verwerflich , aber da die Menschen gegen andere auch wortbrüchig
sind , so braucht man ihnen nicht Wort zu halten . Der Fürst muss Löwe

und Fuchs sein . “ )

Der Staat braucht gute Gesetze und gute Waffen , beides hängt eng

zusammen , Soldtruppen aber sind verwerflich ; der Fürst selbst soll Feld -

herr , die Bürger Soldaten sein . Vor allem ist ihm Geschichtskenntniss

nöthig , damit er rechtzeitig die politische Diagnose stellen kann . ) Der Fürst

muss mit aller Aufmerksamkeit dafür sorgen , vom Volke geachtet und nicht

gehasst zu werden , sonst ist er der Gefahr der Verschwörungen ausgesetzt ,
über die Machiavelli eine besondere Abhandlung geschrieben hat . ) Alles



y

dies gilt ihm aber nur für die wirren und haltlosen Zustände Italiens , wäh -

rend in einem gut regierten Lande , wie in Frankreich , das Parlament , d . i .

das Staatsgericht , die Garantie der Sicherheit ist , die in Italien fehlt . Hier

haben wir das Bild des Fürsten eines Landes und einer Zeit , der die öffent -

liche und private Moral in grauenhafter Weise abhanden gekommen war .

Jeder Fürst muss hier Tyrann sein und in Folge davon immer Furcht hegen

vor äusseren und inneren Feinden , so dass er auf grosse Unternehmungen

sinnen muss , um sich Achtung zu verschaffen . ™) An dauernde und bestän -

dige Verhältnisse denkt Machiavelli nicht , zwar ist Klugheit die Quelle der

Sicherheit , aber das Glück muss dazu kommen , und das Glück ist ein Weib ,

man gewinnt es eher mit keckem Griffe als mit Respekt , und muss es

schlagen , um es gehorsam zu halten . Der Begriff der Treue , der Zugehörig -

keit und Verpflichtung , also die moralische Beziehung fehlt .

Machiavelli ist das Product und Spiegelbild seiner Zeit , an die Stelle

schwärmerischer Abstraction ist bei ihm die kühle Beobachtung getreten .

Er findet , dass die kleinen Stadtregierungen , ebenso wie die Kirche , ein Ge -

schäft für den Egoismus sind . Die realen Kräfte des Lebens werden nun ohne

jede Rücksicht auf Tugend gemessen und geschätzt , dieser Calcul beherrscht

für ihn alles ; weil er in der Corruption , die er um sich sieht , nach einer

mächtigen Hand sucht, die helfe , koste es was es koste , so entwirft er

sein Fürstenideal . Ohne Schwärmerei denkt er daran , wie mit List und Ge -

walt Italien geeinigt werden kann , und darum gilt er noch heute als ein

nationaler Politiker , der statt des dantischen Veltro einen italienischen

Fürsten von Fleisch und Blut auf den Thron bringen will . ®)

Für unsere Betrachtung zeigt sich hier der Individualismus des reli -

gionslosen Subjectes in der religionslosen Zeit ; ein Gewaltmensch , ein Ty -

rann im altgriechischen Sinne wird als Erlöser gedacht , aber wir sehen ,

dass wenn in der Politik nicht ethische Sätze die Grundlage bilden , die

Menschheit den Fischen gleicht , welche sich unter einander auffressen , wir

wissen , dass Tyrann gegen Tyrannen auftreten wird . Die mittelalterliche visio -

näre Theorie über Imperium und Sacerdotium hat Bankerott gemacht , die

Do

a



——

——

RETEA

ù
—

mer

—

moderne Zeit beginnt , aber in der Form des sich missverstehenden , weil sich

von sittlichen Banden frei dünkenden Individualismus , welcher nicht Gott

gibt , was Gottes ist . Trotzdem bleibt es aber eine Errungenschaft Ma -

chiavelli ' s , dass er darauf weist , dass eine feste Persönlichkeit , ein Mann ,
ein gewaltiges Individuum , an die Spitze der Staaten gehört , dass Ideen

gut sind , aber Menschen dazu nöthig sind , sie zu verwirklichen . Nur hat

die Geschichte Italiens darin an Machiavelli Kritik geübt , dass sie gezeigt
hat , dass die Idee ihre Männer findet . Mazzini war ein Idealist und ein

Schwärmer für Dante .

VIII .

Man hat die Renaissance oft als Zeit des erwachenden Individualismus
bezeichnet , ihr Individualismus in der Politik liegt darin , dass nach dem

Abstreifen der täuschenden Hülle des Imperiums ausserhalb Italiens plötz -
lich die Nationalstaaten dastehen , mit denen sich nun die Kirche im Ein -

zelnen zu arrangiren hat . Und so steht neben der Theorie Machiavelli ' s vom

Staatsmanne eine zweite , die der Kirche , aber nicht mehr die der degene -
tirten Kirche vor der Reformation , sondern der in katholischer Restaura -
rion zu Trident neu verfassten Kirche . Als ihr Repräsentant dient Mariana ,
1536 —1623 , der als Jesuit gewiss den richtigen Ausdruck der Zeittendenz

bietet , und dessen Buch obendrein mit Philipp II . Privilegium in die Welt

trat 1598 .

Die marianische Lehre vom Fürsten ist alles andere als absolutistisch ,
eher kann man sagen , dass in ihrer Consequenz die Lehre von der Volks -

souverainetät liegt , das Parlament wenigstens hat die Schrift De rege et

regis institutione in Paris verbrennen lassen . Mariana drückt sich so aus,
dass er es für eine Hauptsache erklärt , dass der Fürst die Ueberzeugung
hege , dass die Auctorität des Staates höher sei , als die seiner einen Per -

son . ) Denn den Staat stellt Mariana sehr hoch und empfiehlt darum , was

nach den Erfahrungen der spanischen Geschichte im Mittelalter leicht ver -

ständlich ist , vor allem Regulirung der Erbfolge . Darin aber liegt , dass er



den Staat nicht als Besitz der fürstlichen Familie , sondern den Regenten

als Haupt einer politischen Grösse betrachtet . Darum verlangt er eine be -

schränkte Monarchie im Einklange mit Aristoteles , betont aber zugleich die

Schwierigkeit eine solche aufrecht zu erhalten ” ) und proclamirt das Prinzip

der Untheilbarkeit des Reiches so wie die gesetzliche Ordnung der Erbfolge ,

von der auch Frauen nicht auszuschliessen sind . )

Aus diesem Staatsbegriffe ergibt sich nun , dass der Staat über dem

Fürsten steht , wie „ nach vieler Meinung “ die Kirche über dem Papste , so

weit dies unter Aufrechterhaltung seiner Majestät möglich ist . ) Dem Für -

sten steht es daher zu , die Gesetze zu interpretiren und neue zu fordern ,

aber nicht sie zu verändern , da sie ja nicht durch seinen Willen allein zu

Stande kommen , sondern nach altspanischem Rechte Nichts von grösserer

Bedeutung ohne Zustimmung des Adels und des Volkes festgestellt werde ,

so dass ein Zweikammersystem hier vorliegt . ) Fürsten , die ihr Volk zu

Grunde richten , müssen beseitigt werden , und hieran entwickeit sich die

Theorie vom Tyrannenmord , durch welche Mariana berüchtigt geworden ist .

Er geht soweit , ihn nicht nur auf einen Beschluss einer Versammlung hin

für erlaubt zu erklären , sondern gestattet ihn im Notfalle auch dem Willen

eines einzelnen Menschen , wobei er freilich selbst auf das Bedenkliche seiner

Lehre hinweist , wenn er bemerkt : Das Bestreitbare sei die Thatfrage , ob

Jemand ein Tyrann sei, , die Rechtsfrage , dass es Recht sei ihn zu morden ,

sei ausser Zweifel . ) Wir aber folgen ihm . nicht weiter auf seiner abschüs -

sigen Bahn , auf der Sünde durch Sünde bestraft wird .

Von besonderer Wichtigkeit ist die Regulirung des Verhältnisses zwi -

schen Fürst und Kirche , und hier ist dann von der Souverainetät des Volkes

nicht mehr die Rede , des Volkes wird nicht weiter gedacht , und der König

zum Diener der Kirche gemacht . Er hat in religiösen Angelegenheiten gar

nichts zu sagen . ) Vielmehr steht über ihm ein geistliches Faupt , das die

Cerimonien und heiligen Gesetze schützt , und dem vornehmlich die Priester

unterthan sein sollen , die folglich von der Herrschaft des Fürsten eximirt sein

müssen , und somit einen Staat im Staate bilden , was nicht ausschliesst , dass



——

e

— 33 —

Priester zugleich weltliche Fürsten sein können . ” ) Dabei liegt dem Könige
die Pflicht ob , alle Immunitäten des Priesterstandes aufrecht zu erhalten ,
keinen der Todesstrafe zu unterwerfen , auch wenn er sie verdient hat , und
dabei das Asylrecht der Kirchen zu achten , da es besser sei ein Verbrechen
ungestraft zu lassen , als durch Alter geheiligte Gesetze zu modeln . Was
das durch Alter geheiligte Gesetz betrifft , so wird es gut sein an das mo -
saische Gesetz zu erinnern , welches besagt : Wo Jemand an seinem Nächsten
frevelt und ihn mit List erwürget , so sollst du denselben von meinem Al -
tare nehmen , dass man ihn tödte . “ ) Mariana bestimmt statt dessen , der

König möge den Papst veranlassen , dass er in solchen Fällen Abhilfe schaffe . )
Während so dem Fürsten die Wahrung des Rechtes im eigenen Lande

verboten wird , ist den Bischöfen zur Pflicht gemacht , nicht nur die sacra ,
sondern auch die res publica zu verwalten , sie gelten a priori als Muster ,
und dass ihnen Burgen und Städte entrissen werden , darf der Fürst unter
keinen Umständen leiden . Je mehr Schenkungen er der Religion macht ,
um so grössere Schätze , Ehren , Gewalt wird er im Himmel empfangen . *®)

Endlich die Finanzen : Die Güter der Kirchen und Klöster sind zum
Nutzen des gemeinen Wohles und in den Zeiten der Not für die Fürsten
ein letzter Nothpfennig , doch ist es Frevel , auf sie früher als im letzten

Augenblicke zurückzugreifen . Uebrigens darf der Fürst sie nicht ohne Zu -

stimmung des Papstes und der Bischöfe in Anspruch nehmen , und zweck -

mässiger ist es , wenn er sich mit Naturallieferungen begnügt , und mit aller

Sorgsamkeit ist darauf zu achten , dass aus einer einmaligen Leistung kein

dauerndes Recht abgeleitet werde : Bei Laien zwangsweise Geld zu erheben ,
das wird weder verboten noch mit Cautelen umgeben . )

Wenn nach alle diesem für das Verhältniss von Staat und Kirche dem

Fürsten als Aufgabe gestellt wird , er habe beide Stände in Eintracht zu

halten und in Frieden zu versetzen , was er am besten durch Zuziehung
der Priester in die Regierung erreichen werde ,™”): so sieht das beinahe aus

wie eine Satire auf die Aufgabe , welche Plato dem Staatsmann gestellt hat .
So verhält sich ein Staat und ein Staatsmann nach der curialen Theorie ,;

5



schon wird mit der Revolution gespielt , und vieles , was dem Kaiser gebührt ,

zwar nicht an Gott , aber an dasjenige verschenkt , was Mariana Religion

nennt . Wer nun steht zwischen diesem Extrem und dem Machiavelli ' s ? Wo

ist der Mittelweg zwischen der gottlosen Politik des Italieners und dem

politischen Gottesreich des Spaniers ?

IX .

Der deutsche Protestantismus hat fast von seiner Geburtsstunde an

erkannt , dass er seine religiöse Reform nicht ohne die wichtigsten und

werthvollsten Veränderungen auf dem politischen Gebiete herbeizuführen

werde durchsetzen können . Die Verquickung des römischen Reiches und

der . Kirche war so innig , dass das Verhältniss des Volkes zur letztern nicht

verschoben werden konnte , ohne das Reich in Mitleidenschaft zu ziehen .

Schon 1520 hat Luther die ganze unselige Reichsfiction an den Pranger

gestellt . Das alte rechte römische Reich ist längst untergegangen , der erb -

liche Kaiser war in Constantinopel , und da der Papst ihn nicht nach sei -

nem Muthwillen zwingen konnte , so hat er ein Fündlein gemacht , ihn des -

selben Reichs und Namens zu berauben ‘ und es den Deutschen zu über -

tragen zu ihrem eigenen Schaden ” ) Und gleichzeitig hat er die drei Theo -

reme aufgezeigt , auf denen die Unfreiheit der deutschen Christenheit beruhe ,

dass die päpstliche Macht über die kaiserliche gehe , dass die Schriftaus -

legung nur dem Papst zustehe , und dass nur er ein Concil berufen könne .

Sein religiöses und sein deutsches Bewusstsein erheben sich gleichzeitig

gegen diese Sätze und an ihre Stelle setzt alsbald der beginnende Prote -

stantismus seine Lehre über Staat , weltliche Obrigkeit und Kirche , die augs -

burgische Confession war zugleich ein politisches Manifest .

Das politische Elend , so lehrt sie , ist Folge einer grundverkehrten politischen

Lehre , und um der Verwirrung der Gewissen zu steuern , sind wir gezwungen ,

den Unterschied der kirchlichen Gewalt und der Schwertgewalt aufzuzeigen .

Die Gewalt der Schlüssel für die Bischöfe besteht in der Predigt des Evange -



liums , der Vergebung der Sünden und der Verwaltung der Sakramente . Sie

bezieht sich auf die ewigen Dinge , die Obrigkeit hat es mit zeitlichen Dingen
zu thun , indem sie für bürgerliche Gerechtigkeit und Frieden sorgt . Diese

Gewalten dürfen nicht vermischt werden , und wo ein Bischof die Schwert -

gewalt besitzt , da hat er sie von Königen und Kaisern empfangen zů þbür -

gerlicher Verwaltung seiner Güter . Jure divino nulla jurisdictio competit

episcopis , auch nicht die in Ehesachen und Zehnten .

Ein Urtheil über die Thätigkeit der Bischöfe kann nur nach einem Ge -

setze gefällt werden . Die alte Kirche hatte dies Gesetz den Laien entwun -

den , die Protestanten vindicirten es ihnen , es war statt des Appells an ‘ den

Papst der Appell an die Schrift . Daher lehrt die Confession , kein Bischof

könne etwas gegen das Evangelium festsetzen , und wie einst Dante, “ ) 80

verwirft sie die Traditionen als Beweismittel . “ )

Von der Wichtigkeit der richtigen Bestimmung des Unterschiedes zwi -

schen dem Reiche Christi und dem bürgerlichen Reiche ist Melanchthon

auf das Tiefste durchdrungen ; gegen die Vertreter der alten Kirche , wie

gegen die Schwarmgeister , wollte er den mittleren Weg sichern , und darum

meidet er jede Ueberspannung des Principes . Er erklärt es für eine hoch -

bedeutende Leistung der Protestanten , dass durch ihre Scheidung von bür -

gerlicher Gewalt und geistlichem Amte vieler Gewissen beruhigt sind , die

früher durch mönchische Vorstellungen gequält , zweifelten , ob das Evange -
lium die bürgerlichen Thätigkeiten gestatte . Damit tritt er nach aussen dem

Vorwurf entgegen , der heute wieder von mehr kecken als wahrheitsliebenden

Männern erhoben wird , dass der Protestantismus die Sicherheit der Staaten

bedrohe , um demgegenüber kühbnlich auszusprechen , dass er vielmehr um -

gekehrt das Ansehen des Staates und die Würde aller bürgerlichen Anord -

nungen erhöhe . “ )

Sollte nun hier endlich ein Ruhepunkt gefunden sein , von dem aus

das Individuum Gott was Gottes und dem Kaiser was des Kaisers ist , zu

geben vermag ? Sollte hier die theokratische Idee endlich zur Ruhe gekommeń

sein , auf die in letzter Instanz der Kampf von Staat und Kirche zurück -



zuführen ist ? Oder soll wirklich für alle Zeit an den einen Menschen dauernd

ein doppelter Anspruch erhoben werden , wie der war , dem der theokratisch

gesinnte Pharisäismus damals sich zu entziehen suchte , als er Jesus die

Frage vorlegte ? Ist es nicht ein staunenerregendes Schauspiel , dass die

erliegende Theokratie der Juden dem prädisponirten römischen Reiche den

i theokratischen Gedanken eingeimpft hat , und dass er fortab eines der trei -

benden Motive in der abendländischen Geschichte geworden ist ?} Ist der

Dualismus unsterblich ?
Obwohl der . alte Protestantismus dem modernen Staate die Bahn frei -

gemacht hat , so ist doch auch in ihm die theokratische Idee nicht erloschen .

Der Presbyterianismus von Knox und Cromwell und das Genf Calvin ’ s be -

zeugen es . Die Idee wurde hier demokratisch wie bei den Juden der Re -

stauration , und bei den Independenten und Brownisten glich sie der Ent -

wicklung der Charidschiten . Erst der theologischen Spekulation unseres

Jahrhunderts ist es gelungen , dem Drachen des Dualismus den Krieg zu

erklären und fortzuführen , was die Reformatoren begonnen , und es war einer

von den Grossen unter uns in Heidelberg , der das Problem richtig gestellt

hat , es war Richard Rothe . )

|
j

|
1
iy
[i
1
[i

X. ;

| Augustin hatte die empirische Kirche mit dem Reiche Gottes identificirt ,
|

und Kirche wie Staaten haben ihm das geglaubt , so dass die letzteren Mühe

darauf verwenden mussten zu zeigen , dass sie nicht vom Teufel seien . Aber

mit welchem : Rechte hatte Augustin das gethan ? Die Kirche ist auch für

ihn ein corpus mixtum , sie enthält Böse ! Mit demselben Rechte hätte ein

andrer auch den Staat für das Reich Gottes erklären können , denn er ent -

hält Gute ! Ob mehr , ob weniger als die Kirche , wer weiss es } Die Majo -

rität könnte . auch nichts entscheiden . So geht die Welt mit verbundenen

Augen im Kreise herum , es gilt unbesehen für wahr , dass die Kirche für

das Reich Gottes und das Jenseits arbeitet , der Staat aber nur für das



ZE or

schlechte Diesseits . Und da liegt der zweite Fehler ! Die Kirche arbeitet
auch für das Diesseits , wenn sie für ein gottseliges Leben sorgt , und ob der
Staat nicht auch für ein Jenseits arbeitet , das bliebe immerhin noch zu
untersuchen . Worin besteht denn eigentlich der Unterschied ? Hören wir
darüber Rothe !

Das religiöse Leben ist ihm zunächst ein innerliches , das aber erst in
dusserer Gemeinschaftsbildung , schon um seiner Selbsterhaltung willen , sich

vollständig entwickeln kann , und darum einer Organisation bedarf . Eine solche

Gemeinschaft war auch der Zweck Jesu , er nennt sie Himmelreich , Gottes -

reich , aber dies ist nicht transcendent , der Acker ist die Welt , sagt Jesus

Matth . 13, 38 , und er lässt die Vollendung dieses Reiches auf dieser Erde

eintreten . „ Was unter irdischen kosmischen Bedingungen seine Entwick -

lung begonnen hat , kann auch allein unter ihnen sich wirklich vollenden . “
Und darum stellt sich die Frage so , „ ob das vollendete Reich Gottes , oder
die vollendete christliche Gemeinschaft , als Kirche zu denken sei oder als

Staat . “ Bis auf Rothe ) hatte man ohne Prüfung das erstere als selbstver -
ständlich angenommen , erst die Entwicklung der protestantischen Theologie
ist fähig gewesen das Problem richtig zu stellen und das ominöse Dilemma
in seiner Nichtigkeit zu zerstören . Aber nicht als ob sie nun plötzlich
Staat und Kirche umgestalten wollte und könnte , da wir in der Zeitlichkeit

leben , sondern sofern sie den Gang der Entwicklung theoretisch anticipirt .
Es ist nicht dieses Ortes Rothes Darlegungen zu reproduciren , in denen

das Verhältniss von Sittlichkeit und Religion bestimmt wird , sein Ergebniss
ist , dass neben dem vollendeten Staate die Kirche keinen Raum und keine

Aufgabe mehr hat , oder mit anderen Worten , dass die Kirche nicht die

ewige Form des religiösen Lebens ist . Er begründet dies nicht nur aus

der Natur des Staates , der die Totalität der sittlichen Zwecke umfasst , son -

dern auch aus der der Religion , die in der religiösen Genossenschaft lebt ,
welche sich nicht mit der Kirche deckt . Jesus hat allerdings eine Kirche ge -

wollt , aber nicht als die Form des vollendeten Gottesreiches , sie ist ihm nicht

der Zweck , sondern das Mittel seiner messianischen Wirksamkeit . Mit dem



|
|

|
1
1.

$
j
t
Hf
$

4NFE

88

alten Begriff der unsichtbaren Kirche ist es nicht gethan , er ist eine con -

tradictio in adjecto , eine blosse Fiction . Es ist dies der Ausdruck einer sich

verirrenden Wahrheit , die Wahrheit der Vorstellung ist für das Bewusstsein

noch nicht zur Klarheit gereift , den wirklichen Schluss liefert nur der Staat .

Und so behauptet denn Rothe , dass das Bewusstsein unsrer Zeit in den

höchsten Spitzen seiner Entfaltung , wie es nach beiden Seiten gegeben ist ,

als religiöses und als an sich menschliches , als theologisches und als philo -

sophisches , mächtig zu der Erkenntniss hintreibe , dass nicht die Kirche ,

sondern allein der Staat die Form ist , in welcher das religiöse , oder näher

das christliche Leben in seiner Vollendung seine wahre Verwirklichung findet .

Das wäre also die Ueberwindung des altsemitisch theokratischen Ge -

dankens , der im römischen Reiche sich in die Form der Kirche flüchten

musste , um die Idee des Gottesreiches zu erhalten , und dem auch der nur

unter den Verhältnissen Judäa ’ s in der Zeit Jesu zeitlich nöthige , für die

Vollendung aber schiefe . Gegensatz von Gott und Kaiser entsprungen ist .

Das Gottesreich steht nicht neben der Welt , sondern in ihr , es lebt voll -

endet nur im Staate , der Wirklichkeit der sittlichen Idee , der Totalität der

sittlichen Zwecke . Dass die Menschheit diesem Ziele zuwandert , lehrt die

Geschichte ; aus Stämmen und Horden sind nationale Staaten geworden , die

unter sich nach Verträgen leben , aus den Verträgen ist internationales

Recht erwachsen , und in diesem gewinnt die sittliche Idee Gestalt . Dass

der wissenschaftlichen Forschung auf allen Gebieten bei dieser Entwicklung

ein entscheidender Einfluss zugestanden hat und stehen wird , das kann

nur der leugnen , der die Wirkung der Erkenntniss bei der Sittigung nicht

begreifen will .

SI JLI n
5 S $

FE
|



a : e

ahTE Saa kale

Es ist ein weiter Weg von den im Halbdunkel der grauen Vergangen -
heit stehenden Gestalten Samuels und Sauls aus der Zeit des Stammlebens
bis zu diesem Ergebniss der neuesten protestantischen Speculation , die die

Welt umfasst . Wir haben die Entwicklung von der Horde bis : zum consti -
tutionellen Staate , von dem Prophetenstaate zum Philosophenstaate , vom

phantastischen Weltreiche zum Nationalstaate an uns vorbeiziehen lassen .
Wir haben die diesen Staatsformen entsprechenden Ideale der Volksführer
und Staatsmänner gesehen , den Völkerhirten , den jüdischen Richter des

Stammes , den geheimnissvollen Philosophenbund , den Propheten , den Ty -
rannen , den Diener der Kirche , den constitutionellen Herrscher , wir haben
als reinste Bestimmung des Politikers als solchen , abgesehen von dem Um -

stande , dass er auch Herrscher sein kann , die platonische gefunden , dass

er der weise vorschauende künstliche Verflechter der allgemeinen Interessen
ist . Jede Zeit hatte neben diesem durchgehenden Grundwesen des Begriffes
ihrem Ideale Zusätze mit besonderem Erdgeschmack verliehen .

Auch unsere Zeit hat ihre Ideale , aber ich versuche es nicht , sie zum

Bilde zusammenzufassen . Dass unser Landesherr unseren besten Wünschen

genuggethan , dass unser Rector magnificentissimus in unserem engsten
Kreise die Wissenschaft als höchstes Mittel zur Beglückung und Sittigung
gepflegt , ihr Mittel gewährt und ihr die goldene Freiheit zum Entfalten der

Flügel verliehen hat , ohne die sie eine galvanisirte Leiche wird , das wissen

in diesem Saale alle . Der ernste Jubel des Landes , der durch ganz Deutsch -

land weiter hallt , zeigt dass man es überall weiss . Wahrlich man mag hier

mit Göthe ' s Antonio sprechen :



— 40

Es ist kein schönrer Anblick in der Welt ,
Als einen Fürsten sehn , der klug regiert ,
Das Reich zu sehn , wo jeder stolz gehorcht ,
Wo jeder sich nur selbst zu dienen glaubt ,
Weil ihm das Rechte nur befohlen wird .

——
Und darum bin ich sicher , dass Sie mit mir aus vollem Herzen zu

Gott den Dank emporsenden , dass er uns dieses Haupt gesetzt hat , ich bin

sicher , dass Sie mit mir Gott bitten , dass er uns dies Haupt erhalte , und

unsere gemeinsamen heissen Wünsche für sein Wohl fasse ich zusammen l

in dem Rufe : l

i | Unser Rector magnificentissimus , Seine Königliche Hoheit der Gross -

i o herzog Friedrich von Baden , unser allergnädigster Herr , er lebe hoch !


	[Seite]
	Seite 2
	Seite 3
	[Seite]
	I.
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11

	II.
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17

	III.
	Seite 17
	Seite 18

	IV.
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20

	V.
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24

	VI.
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27

	VII.
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31

	VIII.
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34

	IX.
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36

	X.
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38

	[Schluß]
	[Seite]
	Seite 40


