
Badische Landesbibliothek Karlsruhe

Digitale Sammlung der Badischen Landesbibliothek Karlsruhe

Die Ideen von Staat und Staatsmann im Zusammenhange
mit der geschichtlichen Entwicklung der Menschheit

Merx, Adalbert

Heidelberg, 1892

II.

urn:nbn:de:bsz:31-74284

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bsz:31-74284


TI .

Von hier stammt der Einfluss semitischer Theokratie auf unsere Vorstel -

lungen von Staat und Staatsmann , eine Analyse des Begriffes und damit die

Umbildung der theokratischen Idee in die Idee der Sittlichkeit , in der der

Gott spricht , unternahm aber erst der griechische Geist , der da einsetzt , wo

der semitische Geist aufhört .

Hirten nannte der Semit seine Könige, ” ) Herde ( Ràsiya ) nennt er noch

heute das Volk . Das ist für die Hellenen der Standpunkt in der Zeit Homer ' s ,

der von den Königen als rolhlUEe Judn redet ) die freilich tyrannisch genug

waren , wenn sie dem Aias das Begräbnis verweigern , oder dem Polyneikes ,

oder wenn Aeschylus den Aegisthos sagen lassen kann :

Mit Agamemnon ’ s reichem Schatz gedenk ’ ich schon

Der Bürger Herr zu bleiben ; wer mir nicht gehorcht ,

Dem will ich ' nug aufpacken , bis den üppigen

Der Hafer nicht mehr sticht ; ihn wird des dunkeln Lochs

Langweil ’ger Wirth , der Hunger , bald geschmeidig sehn. **)

In ganz Hellas aber folgte der Zeit der alten ritterlichen Tyrannis eine

vollständige Aenderung der Staatsformen , und nie wieder dürfte auf so

engem Raume eine so bunte Musterkarte von Staatsformen vorhanden ge -

wesen sein , als sie im fünften Jahrhundert vor Christus in Griechenland war .

Fs ist daher nicht wunderbar , dass sich der philosophische Geist in Athen

auch mit Erwägungen der Politik und ihres Verhältnisses zur Ethik be -

schäftigte , seit Sokrates die Ethik in die Mitte des Interesses gerückt hatte ,

denn die Politik war für seine Zeit das Hauptinteresse des Lebens und

darum der natürliche Schlussstein der Ethik .

Es standen sich schon damals die zwei Theorien entgegen , die auch

heute noch vorhanden sind , dass der Staat ein Erzeugniss des Vertrages ,

oder des gegebenen Gesetzes sei , wie Protagoras wollte, “) und dass er

ein Naturprodukt sei , wie Hippias lehrte , der das Recht der Natur gegen das

der Satzung vertheidigte . In die Praxis der Politik aber drängten sich junge

ETOS

TEETE



L

und talentvolle Aristokraten , denen jede theoretische Einsicht und damit

allgemein gültige Ziele fehlteńn,*) und hier führt Plato das dialectisch - ethische

Genie des Sokrates ein , um zunächst die Natur des Staates zu bestimmen
und aus ihr die Idee des Staatsmannes abzuleiten . “ ) Er will den Staat als

die nothwendige und höchste Form menschlichen Lebens für die Vernunft

und Sittlichkeit erobern . An die Stelle der unmittelbaren Herrschaft Gottes

durch erweckte Gesandte tritt . die Herrschaft des Guten , als eines dauernden

Ausflusses des Göttlichen in der menschlichen Vernùnft , und wie Sokrates

die Philosophie vom Himmel auf die Erde , so führt Plato : die Politik aus

der Theokratie in das Reich der Menschen über .

Die Untersuchungen Plato ’ s beruhen auf einer - umfassenden Weltbe -

trachtung , und eine Grundvoraussetzung dabei ist , dass die Weltentwicklung
sich in Perioden vollziehe , je nachdem der Weltschöpfer leitend eingreift ,
oder die Welt sich selbst überlässt . ®) Ein seliges Zeitalter des Kronos

entspricht dem biblischen Paradise ; wie Adam aus Erde geschaffen , so ent -

stammen die Menschen der Kronoszeit dem Boden , der sie gebar und er -

nährte , dessen Gras ihre Lagerstätte war , über der ein milder Himmel sich

wölbte . Wie Adams erste Genossen die Thiere waren , so führten auch die

Menschen der Kronoszeit mit den Thieren Zwiesprache, und wenn sie das

benützten , um Einsicht zu erwerben , so waren sie wohl glücklich , dénn

Plato wirft in der That schon die Frage Schiller ’ s auf ,™”) ob unser Zeitalter

glücklicher sein möge , als das des Kronos . ;

Mit dem Ende der Kronosperiode tritt die gegenwärtige Weltperiode ein ,
in der Zeus herrscht , und wie mit der Vertreibung aus dem Paradiese die

Arbeit beginnt und das Familienleben und die Geburt , so lässt Plato nach

den Stürmen des Ueberganges die jetzige Lebensordnung der Menschheit

beginnen , die als ihren Leitstern die Erinnerung an die Belehrung des

Schöpfers und Vaters besass . So begründet Plato in seinem Weltmythus
das Dasein eines Ideales von einem guten und glücklichen Dasein in der

menschlichen Brust , das dann für alles ménschliche Streben das letzte Ziel

setzt , das höchste Gut zeigt : Aber im Laufe der Zeit wurde diese Erinner -



onna

ung trüber , gleichwie in der biblischen Darstellung ein dauerndes Sinken

des Menschengeschlechtes gelehrt wird . Und wie dieser Verfall in die Sünde

in der Bibel das Werk der eignen menschlichen Freiheit ist , s0 lehrt auch

Plato , dass die gegenwärtige Welt von ihrem Ordner alles Schöne hat , und

aus dem stürmischen Uebergangszustande alles Schlimme , so dass sie in

Verbindung mit dem Weltlenker mehr Gutes hat und von ihm getrennt in

ihrer Freiheit mehr und mehr böse wird . Biblisch ist dies der fortschrei -

tende und sich selbst strafende Abfall . Endlich wird aber der Weltlenker

das Regiment wieder in die Hand nehmen , das Verworrene ebnen und un -

sterbliches Leben herstellen , und das ist der Messianismus in hellenisch

philosophischer Form .

Ohne Bild gesprochen heisst das nichts anderes , als dass „ das höhere ,

vom göttlichen Geiste durchdrungene , mit der sittlichen Weltordnung in Ein -

klang stehende und . darum der strengen Zucht des Gesetzes nicht bedürfende

Gesellschaftsleben der Menschen als das Ideal erscheint , dem sich der Staat

anzunähern streben soll , der mit seinem strengen Gesetze in der gegen -

wärtigen Weltperiode unentbehrlich ist “ . “) Seine Gesetze sind nur grobe

Umrissė , welche die individuellen Verhältnisse nicht wirklich decken , und die

eben darum mit der Zeit uingebildet werden müssen , aber es darf ihnen

kein Widerstand geleistet werden , weil sie die irdischen Geschwister der

hohen himmlischen Idealgesetze sind , denen wir alles Gute verdanken . “ )

Ist nun dies Ziel der Menschenbeglückung die Aufgabe des Staates , SO

stehen wir vor der Frage , wie sich der empirische Staat und die verschie -

denen staatlichen Formen dazu am Besten schicken , und welche Staatsform

für den Zweck die geeignete ist ; diese Untersuchung über die Art der

Leitung des Staates bahnt uns dann den Weg , um das Wesen des Staats -

mannes zu umschreiben und zu erfassen .

Bei seiner Umschau unter den Staatsformen seiner Zeit bemerkt nun

der Philosoph zuerst , dass unter allen Verfassungsformen die Arbeiten für

den Bedarf des leiblichen Lebens , also Ackerbau , Gewerbe und Handel die -

selben bleiben . Er theilt diese Arbeiten in sieben Gruppen , wie man in



A

EER

a

—— j —

unserer Zeit Berutsgenossenschaften annimmt , und gesellt ihnen die freien ,
in Diensten stehenden Classen bei , zu denen er Kaufleute , Schreiber , Seher ,

Priester , Sophisten , also zum Theil dasjenige rechnet , was wir liberale Be -

rufsarten nennen . Dazu kommen endlich im Unterschiede von unserer

socialen Ordnung die Sclaven . Aber alles dies hat zwar mit dem socialen

Leben sehr viel , jedoch mit den Verfassungsformen nichts zu thun . Und

auch die nun ( Cap . 31 ) wirklich aufgestellte Theilung der Staatsformen in

Monarchie , Mehrherrschaft und Volksherrschaft ist ihm sichtlich nicht von

durchgreifender Wichtigkeit , weil sie auf der Kategorie der Quantität ruht ,
welche relativ ist, “) und in unsern Tagen werden schon viele so ein -

sichtig sein, dass sie für die Freiheit eher von einer Demokratie und Pluto -

kratie fürchten , als von einer Monarchie . “ )

Weit wichtiger ist es , ob die Herrschaft , auf der Gewalt beruhend , gegen

Widerstrebende ausgeübt wird oder über Freiwillige , denn hiernach zerlegt
sich Königthum und Tyrannis , Aristokratie und Oligarchie, “) wogegen diese

Unterscheidung für die Demokratie keinen tiefern Unterschied begründet .
Von absolutem Werthe jedoch für die Einsicht in die Natur des Staates und

des Staatsmannes ist sie nicht . “ ) Zu dieser gelangt man erst , wenn man

begreift , dass die königliche Kunst des Herrschens eine Wissenschaft ist ,
und zwar eine sondernde und eine befehlende , so dass endlich die Frage

gestellt werden kann , welche der genannten Verfassungen der Wissenschaft

der Menschenbeherrschung am Besten entspreche ( Cap . 32) .

Bei der Schwierigkeit der Kunst steht von vornherein fest , dass die

Menge sie nie erlangen kann , Verstand ist stets bei wenigen gewesen , und

eben darum muss die Verfassung die beste sein , welche dahin wirkt , dass

nur wahrhaft Sachkundige verwalten , wobei es dann gleichgiltig wird , ob

sie nach geschriebenem Gesetze herrschen oder nicht , und ob sie über Frei -

willige oder Gezwungene schalten , denn ein richtiger Herrscher , der zu

individualisiren weiss , ist besser als ein generelles Gesetz , das nie genau

passt , und durch das er sich nicht selbst fesseln darf . ) So wird der wirk -

liche Staatsmann im Idealstaate über das Gesetz gestellt , um nicht materiell



( 116

unrichtig zu entscheiden ; in den empirischen Staaten dürfte das freilich

ganz unausführbar sein , denn wo sind die Menschen , die das ertragen

könnten ? In unserm Staatsleben wird dieser Betrachtung durch das Recht

der Begnadigung und die Formen der . Gesetzesänderung Rechnung getragen .

Schliesslich kommt Plato practisch zur beschränkten Monarchie , wenn er sagt :

„ Die Alleinherrschaft , durch gute Vorschriften , die wir Gesetze nennen , ge -

zügelt , ist die beste Form der Verfassung . “ Auszuschliessen sind aber von

der . Herrschaft die Unkundigen , denn sie sind Parteihäupter und nicht

Staatshäupter , sie jagen dem Trugbild nach und werden Gaukler und So -

phisten . “ )
Zur völligen Reinigung des Begriffes Staatsmann , der mit dein des

Königs nicht nothwendig zusammenfällt , weil beide nur im einzelnen Falle in

derselben Person vereinigt sind , gehört endlich noch die Frage , ob der Staats -

mann zugleich : Feldherr , Richter und Redner sein müsse , und diese wird

von Plato sehr richtig verneint , indem er alles technische Detail von seinen

Functionen ausschliesst . “ ) Wie Moltke den Krieg nicht als das Ende der

Diplomatie , sondern als eines ihrer Mittel bezeichnet , so bestimmt auch

Plato , dass die Wissenschaft des Feldherren von der wahrhaften Königin der

Wissenschaften , der Politik , beherrscht werden muss , und das Gleiche gilt

für die Rechtsprechung , die die Gesetze bewahrt und jener dienstbar ist .

So bleibt denn für die Staatskunst als Aufgabe übrig , die richtigen

Männer an die richtige Stelle zu bringen , sich nicht . in den Einzelnheiten

zu . verlieren und : die Zeitgemässheit aller staatlichen Unternehmungen in

höchster Instanz zu ermessen ; darin . gehen alle übrigen Thätigkeiten wie

Radien in einem Mittelpunkte zusammen . Der ideale Staatsmann sitzt wie

ein Weber am Webstuhl der . Zeit und : wirkt - das Gewebe des menschlichen :

Lebens zu einem schönen : Gebilde , indem er jeden Faden an seine Stelle

lenkt . Dazu bedarf er als des letzten und höchsten Mittels , der Tugend ,

nicht der . einzelnen . Tugenden , denn diese , wie Tapferkeit . und : Besonnen -

heit stehen in . einem gewissen . Gegensatze untereinander , die Tapferkeit

neigt - zur Keckheit , die Besonnenheit wird zaghaft , und beide in längeren



Generationen fortgepflanzt , entwickeln sich zur frevelhaften Tollheit und zur

Feigheit , die jede an sich den Staat zu Grunde richten . Hier die rechte Mitte

zu finden und schon durch die Erziehung der Jugend auf die Ausbildung der

wahren Tugend zu wirken , die widerstrebenden Elemente zu vernichten oder

zu beugen , die kräftigen Naturen zum Aufzuge des Gewebes und die weichen

zum Einschlage zu machen , das ist die letzte abstrakteste Aufgabe des

Staatsmannes , der die gottverwandten Seelen durch ein göttliches Band , das

heisst durch eine auf Gründe gestützte richtige Meinung über das , was

schön , gerecht und gut ist , in Einklang bringt und dann das äussere Leben

durch menschliche Bande regelt . Das Idealbild , dem der wahre Staatsmann

zustrebt , ist das im Mythus vom Kronos geschaute Reich des absoluten

Guten .

III .

So weit reicht die Theorie Platos in der Bestimmung des Ideales des

Staatsmannes , wo aber , wie in den Büchern vom Staate , der Versuch ge -

macht wird , nun einen Musterstaat zu construiren , da zeigt sich - das nur

Formelhafte , das Schemenhafte seiner Lehre . Denn wenn die erwerbenden

Klassen ignorirt , wenn unter Aufhebung der Familie Krieger , Hüter und

Wächter kastenartig gedacht werden , jedoch mit Offenhaltung der Möglichkeit ,
dass begabte Kinder niederer Klassen in höhere übergehen , wenn Frauenge -
meinschaft in den Kasten herrscht , so dass Niemand seinen Vater oder Sohn

kennt , wenn Frauen in der Gymnastik geübt und zum Kriegsdienst heran -

gezogen werden sollen , dann leuchtet ein , dass hier die Rechnung ohne

den Wirth , der Staatsaufbau ohne den Menschen , wie er wirklich ist , gemacht

worden ist . Schliesslich steht über dieser kastenartig construirten Gesellschaft

ein geheimnissvolles , unnahbares Collegium von Philosophen , die die eigent -
lichen Staatsmänner sind , durch welchen Verwaltungsapparat diese aber - re -

gieren sollen , das bleibt völlig im Dunkeln .

Die Kritik erfolgte bald , Aristoteles machte die Familie , das Haus , das

Plato aufhob , zur Grundlage seiner Theorie vom Staate , er zeigte , dass die

platonische Einheit nur Einklang ( óuopwvia) sei und nicht die Harmonie

3


	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17

