## **Badische Landesbibliothek Karlsruhe**

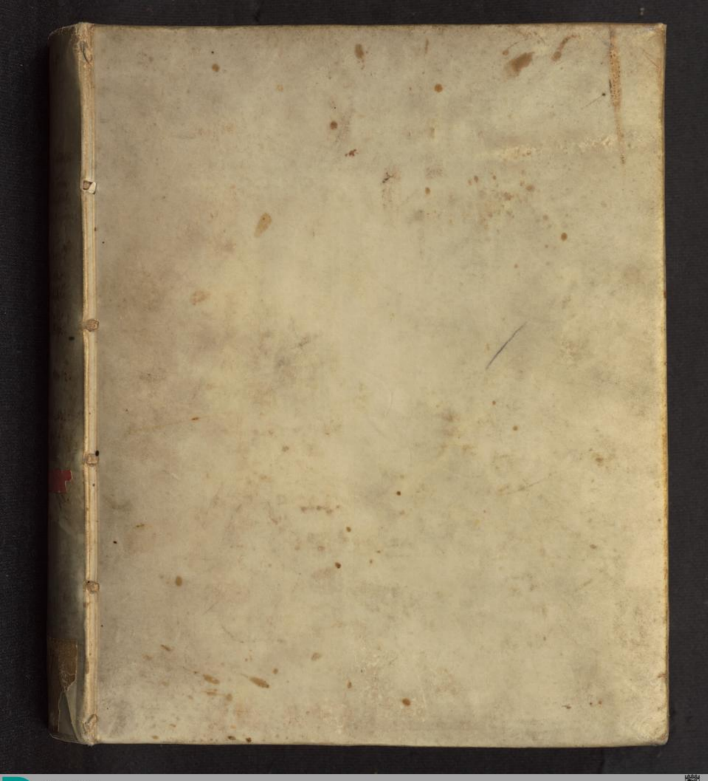
Digitale Sammlung der Badischen Landesbibliothek Karlsruhe

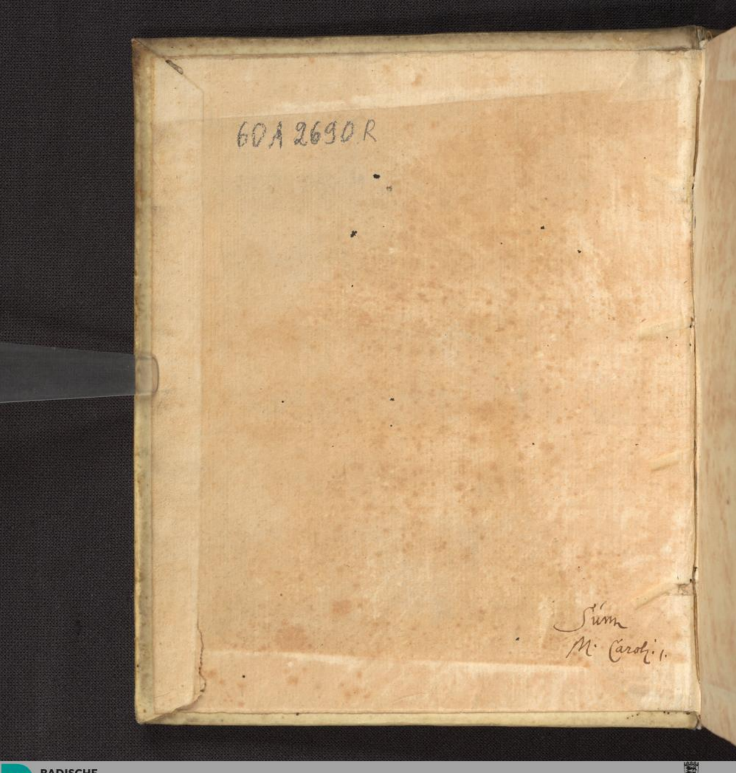
# Disputatio de arduo justificationis articulo hominis peccatoris coram Deo

Pregitzer, Johann Ulrich Sellinger, Johannes Friedrich

Tubingae, 1638

urn:nbn:de:bsz:31-128782







I. N. D. N. I. C.

DISPYTATIO INAVGVRALIS THEOLOGICA,

De

ARDVO IVSTIFICATIONIS ARTICV-LO HOMINIS PECCATORIS CO-

RAM DEO

Ex disto D. Pauli ad Rom. 3. v. 28.

Aoy ZópeDos Ev Mis es Sincuso Cou Ev Squessov Xuelis

E'ey wv vópes.

QVAM

Ex decreto & Authoritate Venerandæ Facultatis THE O-LOGICÆ, in Almâ hac Tubingensium Vniversitate.

Sub Præsidio

Viri plurimum Reverendi & Praclarisimi,

## Dn. IOHANNIS VLRICIPRE-GITZERI, S. S. THEOLOG: DOCTORIS, EJVSDEMQVE PROFESSORIS PVBLICI CELE-

bratissimi, Ecclesiæ Tubingensis Pastoris & Vicinarum Superattendentis Vigilantissimi; Domini Patroni, Præceptoris ac Hospitis sui longè colendissimi, & Parentis loco honoratissimi,

> Proassequendà Licentià, & in S. S. Theologià DO-CTORIS GRADU, PUBLICE ET SOLENNITER, Defendendam suscipiet,

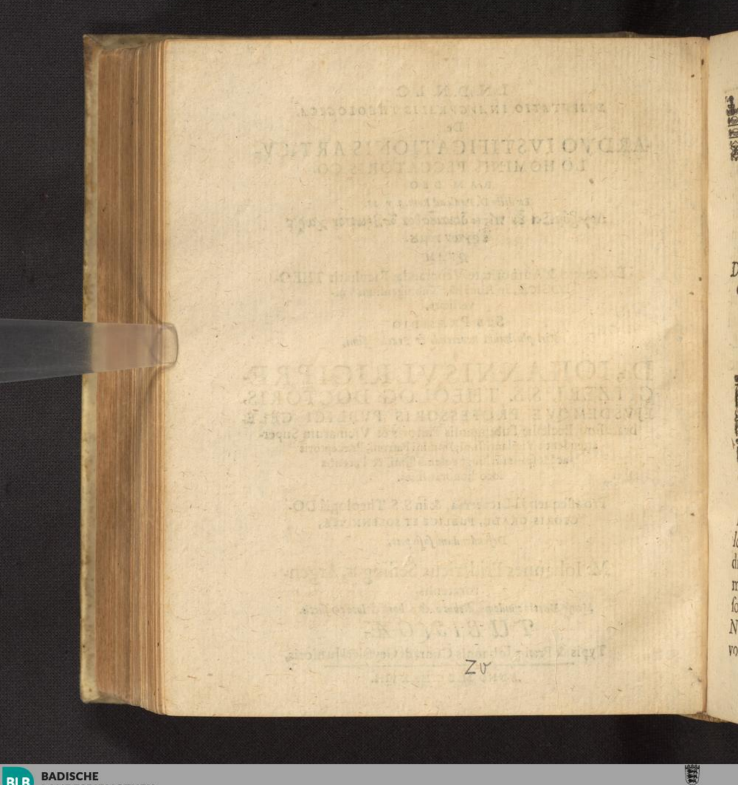
M. Iohannes Fridericus Šellinger, Argentoratensis.

Mense Martio ejusdemág diebus 2. & 3. horis & loco consuetis.

TUBINGE,

Typis & Prælis Johannis Cunradi Geyssleri Junioris,

ANNO M. D.C. XXX VIII.





Serenissimo Principiac Domino, Domino

## EBERHARDO

DVCI VVIRTEMBERGIÆ ET TECCIÆ; COMITIMONPELGARDIÆ, DYNASTÆ HEIDENHEMII, &C. DOMINOSUO CLEMENTISSIMO.

ILLYSTRISSIME PRINCEPS.



ditum in Patriam V. C. gratulor ego seriò & ex animo Patriæ ipsi, CELSITVDINI VESTRÆ.

Exoreris post longam & tristem Eclipsin novus Patriæ Sol. Serenum hoc post horribilem & diuturnam noctem diuturnius & solidius præstet Sol Iustitiæ IESVS. Gaudium meum testor inscriptione Disputationis hujus solennis & gradualis, cui a SER EN ISSIMO NOMINE V. C. lucem aliquam sænerari volui.

4.

Est illa non de Restitutione V.C, sed humani generis sub statu destituto per lapsum Adami miserè gementis restitutione scripta.

Facta est hæc gratia non humana sed divina, pretium quod solutum est, non argentum, quodq; in marc volvitur aurum: Sed Sanguis Regis Sionis IESV CHRISTI. Hoclytron sides apprehendit, hoc pretium sola sibi applicat: Hanc solam intuetur, qui justificat impium. Ita justificamur, ita restituimur in amisfum regnum miseri & extorres. Accipe serena fronte hoc quicquid est, PRINCEPS ILLVSTRISSIME, & Clementia Tua me dignare. Salve, ILLVSTRISSIME PRINCEPS & Patriæ bono redux perenna.

CELSITY D. V.

Humilimus Cliens.

M. Joh. Frider. Sellinger A. & R. 5.



## Disputatio Theologica.

DE

Justificatione hominis coram DEO.

Ex dicto Pauli , Rom - 3. v. 28.

Arbitramur kominem justificarifide; fine operibus legis:

## Thefis I.



m Ada

entum, inguis

lytron appli-

mpimil-

rena

a me

RIN-

Era doctrina de justificatione hominis coram Deo per sidem, Dn. nostri Jesu Christi, est angononis, 56005 mil se decimpo totius Christiana religionis, quo stante, stat Ecclesia; ruente autem, ruit ipsa quos; ut verissime scribic B. Lutherus in E-

narrat: Pfal. 130, Tom: 4. lat: Ienens p. 486. fac. 1. ex Augustino in Ench: ad Laurent: cap. 64.

2. Hinc est, quod caput illud sidei nostræ, adeò impugnetur a nostris Adversarijs.

3. Cùm autem secundum commune illud, at verissimui Theologorum axioma: De vnoquoq, dogmate Christiano, judicari debet ex proprià sede, hocest, ex illis Sacræ Scripturæ locis, ubit ex professo illud tractatur; Nos quoque id studiose observantes, dictum hoc Apostoli, de integro hoc argumento, exactissimum & accuratissimum, tractabimus.

4. Et primo quidem, Quid D Paulo hoc in loco sit justificari, dispiciemus: Deinde examinabimus, Quid sit side justificari,

abso, operibus: Et tertiò, an recte dicamur sol a fide justificare, excutiemus.

5. Primò autem, Quid Paulo sit justificari? de co disceptatur, Num justificare, in hoc articulosit iudiciale & forense, num verò in pradicamentum Qualitatu, locandum vocabulum? Prius Adversarij audacter negant. & ad prædicamentum Qualitatis referunt: statuentes, justificare idem esse, ac quod ex injusto per insusum justitiæ habitum justum facere, adeòq; justificari, esse justificari habitu imbui, velex impio, insus qualitate, per acquisitionem habitualis justitiæ justum, vel ex justo, per justitiæ incrementum, magis justum sieri. Nos prius verissimè assirmamus, aliter de justificacione nostra non loquentes, quam ex Scriptura Sacra didicimus.

6. Certum autem est, tam in Veteri quamin N.T. verbum justificandi & vocabulum justificationis (intelligo autem æquivalentia in linguis originalibus, Ebraicum hizdir & Græcum bizzuico, cum eorum derivatis nominibus) communiter opponi condemnationi, & accipi significatione forensi, hoc est, spectare ad judicium in quo sistitur reus & ab actore accusatur, adhibitis argumentis & testibus: & sudex sententiam pronunciat, qua accusatus vel con-

demnatur velabsolvitur.

7. Quod probatur sequentibus argumentis invictissimis. 1. Quodeunci vocabulum 1. notat actum judicialem, 2. in quo est Reus, delicum seu debitum, chirographum, accusator, testis, tribunal, advocatus, mediator, judex, gratia seu misericordia, absolutio & remissio peccatorum, damnatio, &c. 3. Alia eidem æquipollentia itidem sunt judicialia, illud vocabulum est judiciale seu sorense.

Sed vocabulum justificationis est tale. E.

8. Major per se luce meridiana est clarior, & extra controversiam. Minorem probo. 1. Vocab. justificationis in prasente argumento nostro notat actum judicialem, Psal. 143. v. 2. 10b. 9.

V. 2. 3.

V. 2. 3. 2. In quo eft debitum. Matth. 18. V. 24. C. 6. V. 12. Reus (homo peccator,) Matth. 5. v, 21. & 22 Marc, 3. v. 29. Rom. 3. v. 19. lac. 2. v. 10. | qui delinquit, Rom. 3. v. 10, 23. qui debet, Matth. 6, v. 12. c. 18. v. 24. Coloff. 2. v. 14. Nec tamen: solvere nec rependere potest, Iob. 9. v. 3. Matt. 18.v. 25. Ideod; peccata sua confitetur, Psal. 32. v. 2. Es. 64. v. 6. Dan. 9 V. S. 6. I. Ioh. I. v. 9. & Supplex misericordiam orat. Pfal. 25. v. 6. 7. & Pfal. 143. v. 2. Matt.h 18. v. 29. Lne. 18, v. 13. Chirographum, Colost. 2, v. 14. Accufator, (Lex) Rom. 3. Testis (Conscientia) Rom. 2. v. 15. Tribunat, (Christi) Rom. 14. v. 10, 2. Cor. 5. V. 10. Advocatus, (Christus) 1. Ioh. 2. V. 1. Mediator, 1. Tim. 2. v. 5. 6. [qui peccata fibi imputata expiat. Ef. 53. v. 5, 6, 10, 11, 12. pto eis intercedit, Rom. 8. v, 34. Eosg; cum parte læså in gratiam reducit, Rom. 5. v. 10. 2. Cor. 5. v. 20.] Iudex (Dominus.) Ioh. 5. V. 27. Actor. 10. V. 42. C. 17. V. 31. I. Cor. 4. v. 4. & Matt. 25. vbi vocatur judicium & proceffus judicialis, notatur gratia seu misericordia, Ps. 25. v. 6.7. & Ps. 103. v. 10. & absolutio seu remissio peccatorum, Ps. 25. v. 11. Ps. 42. V. I. & Pf. 51.

8. Æquipollentia sunt eiusdem naturæ: aræquipollentia cum justificatione sunt, solvere, Matt. 16. v. 19. c. 18. v-18. Remittere peccata, Ioh. 20. v. 23. Rom. 3. v. 23. non vocari in judicium, Psal. 143. v. 2. condonari peccata Col. 2. v. 13. sic

Ioh. 3. v. 18. & C. 5. v. 24 & C.

9. Breviter: Tota salutis series duo bus vesuri gradibus absolvitur: Cognitione scilicet miseria nostra & siducia misericordia divina, per Christum impetrara. Miseria tres sunt partes,
offensa, reatus & pana. Misericordia tres opposita: Remisio
culpa, absolutio a reatu & liberatio a pana: Processum autem a miseria ad misericordiam judicialem esse, ex supra adductis rationibus sirmissimis, cuivis innotescere potest.

to. 4tò. Si Contrarium justificationis, judicialem & forensem habet significationem, etiam habebit eam vox ju-

Aifi.

Baden-Württemberg

inflicen

lifcepta.

IN PERIOR

verfari

ferunt:

er infu-

iri, effe

perac.

fjulti-Aimè

ntes,

N.T.

0 211-

nzdik

nibus)

nificalikitur

telli-

icon-

nviðis.

cialem,

iphum,

ca, gra-

orum,

inot ju-

& cutt

蓝蓝红

神

ftificationis: Hoc certum est ex natura Evav Tiev, que signanatur a Philosopho, l. 1. Post. c. 10. At contrarium; se accusatio, ligatio, execratio, & condemnatio habent talem significationem, Rom. 5. v. 16. c. 8. v. 33. & 34. Matth. 12. v. 37. & 16. v. 19. & c. 18. v. 18. Marc. 16. v. 16. Ioh. 3. v. 17. 18. 2. Corl 3. v. 9. Gal. 3. v. 10.

11. 5tò. Constat è methodo Epistolæ ad Romanos, in quâ doctrina de justificatione ex professo tractatur, quæ methodus tota est ad processum judiciarium directa, & in quâ

requisita judicij conspiciuntur-

12. 6tò. Necex Adversarijs quidam, reievidentia convicti, aliter Paulum potuerunt explicare- Verbum justificandi in hoc loco, imquit Toletus, in c. 8. ad Rom. v. 33. in ed fignificatione accipitur, que est opposita antitheto, nempe condemnationi, ut idem sit hoc loco justificare at justum pronunciare, ficut Iudex sua sententia innocentem absolvit & pronunciat, qua significatione etiam accipitur in multis Scriptura locis. Idem antea docuerat Adamus Sasbout in eundem locum. Deus est, inquit, qui justificat, id est, qui à peccatis & ab intentata actione absolvit. Cornelius à Lapide, qui aliàs omnem movir lapidem ad illudendum Scripturæin ista doctrina, hic etiam acceditad Toletum, Drus, inquitjustificat, id est à peccatis, & ab intentata peccati & Dæmonis actione absolvit, justosque pronunciat, quæ Verba retinuit Iohannes à Gorcum, & Dominicus à Soto in eundem locum. vide Amesij Bellarm. Enerv. de justif. pag. 138. & Riv-Cath. Orthod. trad. 4. p. 4274 Sings Sill and March Catherine

13. Manet ergò verbi Justifica Re forensis significatio, nisi fortè forensis ideò non sit, quia haut yaler in soro Romano: in quo tamen ea, que circa hoc thema proponuntur, conciliari nequeunt, id quod accuratius conside-

ranti apparebit-

14. Dicunt enim Pontificij justificare esse justificam infundere, & simul assirmant, bona opera justificare, atqui bona opera non infundunt justificam, vel Bellarm, reste-1, 2-

de

de just c. 15. Concilia. Vel, si vis aliter. Dicunt unicam tantum esse formalem justificationis causam, idq; in Concil-Trid. decretum Sest. 6. c. 7. & à Bellarmino repetitum l. 2. de just c. 15. At insusio justifix & bonorum operum productio non est una forma, ibidem Iesuita assirmante, quare aut insusio justifix non justificat, aut bona opera non justificant. Concilia si potes.

15. Quantum ad A LTERUM, quid sit justificari side, absq; operibus legis? Considerandum est, quid sit side justi-

ficari, & quid sit, absq; operibus legis justificari.

fide, non potest intelligi de justificatione per sidem ut per habitum vel per dispositionem ad habitum, ut Sophistæ torquent. Nam quocunque nomine ille habitus vel ea dispositio appelletur, sub lege operum continebitur: nulla siquidem dispositio bona vel habitus bonus animi vel cordis, vel voluntatis est, quem lex naturalis & scripta non præcipiat expresse vel implicite, quique ad opera non referatur.

17. Propterea hunc Adversarijs opponimus syllogismum. Fide justificamur, authabitualiter autrelate: non habitualiter, quod modo suit demonstratum: Relate igitur, Phrasi nimirum metaleptica, quâ esse cause principalis

tribuitur instrumentali.

18. Frustra etiam nobis objicitur, nos credere side tantùm mortuâ: Nos enim cum de side justificante loquimur, intelligimus cam quæ per charitatem operatur, camque di-

stinguimus abomnibus aliis sidei acceptionibus.

19. Hic probè notandum, vocabulum fidei dupliciter considerari, quatenus sc. est Qualitas, vel quatenus se habet relativè, & objectum suum Christum apprehendit: pro qualitate sumpta, non justificat nos, nempè proprià dignitate suà & merito sed justificat, tanquam instrumentum, recipiens & applicans nobis imputatam Christi justitiam: sicut

B Ver-

zligna.

accula-

V.37.G

z. Cor.

10s.in

zme-

n qua

con-

di in

cipi-

ntem

Scrip-

pia.

rilla

uti-

onis

muit

mio-

Riv

fica-

foro

BLB

verbi gratia, aratrum dicitur beare colonum, non absolute, ut est lignum aliquanti pretij, sed ut est organum agricultura, quo colonus opes acquirit.

20. Quod recte nobiscum explicat Cardinalis Contarenus, Tractatude justif. Debetur, inquit, sidei justificatio, nom quod mereamur justificationem per sidem, & quia credimus, sed quia accipimus eam per sidem. Sic enim Apostolus ad Galat. accipientes pollicitationem Spiritus per sidem. In Epist: ad Hebr. accedentem ad Deum oportet credere, eò quod credendo accedimus ad hunc accessum. Hanc acceptationem, ab Apost. dictam, B. Thomas in 3. parte appellat applicationem, inquiens, Christi passionem esse veluti medicinam communem, quam quis sibi applicat per sidem. Item. Fide justificamm non formaliter, quod scilicet sides inhavens nobis, essiciat justos, sicut albedo essicit parietem album, & c. Sed vera esse propositio, si capiatur essicienter, sicut linitio essicit parietem album; sic, vel non dissimili ratione, sides essicit hominem justum: neg, per sidem intelligimus habitum, sed actum. Hæc Contarenus. vide Cath. Orthodox. Rivetitract. 4tò. quæst. 10. p. 413.

21. Fides igitur, in anima nostra regenita, circa spiritualia & æterna, eodem osficio sungitur, quo manus nostræ & sensus naturales circa temporalia & externa, neque manus nostræ, neque gustus, neque tastus per se nos nutriunt, sed recipiunt & gustant eibos, quibus alimur: quatenus ergò accipiunt & applicant alimentum, quod aliunde habemus, alere dicuntur. Sie justificamur per sidem, sed nom

propter fidem, velexipfiusdignitate & merito.

22. Neque tamen ex conjunctione inseparabili, veræ fidei cum charitate & bonis operibus, quæ in anima sidela non divellimus, sequitur statim ca nos justificare, quemadmodum sides justificat. Non enim quicquid alicuicausæ conjungitur, etiam indivulse, cum eå agit ad productionem cujuslibet essectus.

23. Cape tibi exemplum. Manus non est sola cum seribit, oculus non est solus cum videt, sola tamen manus literas exarat aut pingit, solus tamen oculus videndi faculta-

tem

tem habet. Etsienim hæc separata, amittant vim suam, nec possint suum producere effectum, solætamen sunt, & adæquarætalium effectuum causæ.

24. Quemadmodumenim (simile est perillustre Rev: & Præclar: Dn. D. Lucæ Osiandri Patroni mei Magni, in defens. refut. tertiæ propos. Costerianæ, pag. 312.) in igne simul est calor & splendor, quæ duo separari non possunt, interim cum quæritur, quid sit in igne, quod lucet, non calor, sed splendor dici potest; cum quæro, quid sit in igne quod urit, non splendorem, sed calorem respondebitur. Pariter & simul sunt sides, spes & charitas, ubi quod cujusque est proprium tribuimus cuique, haud separamus.

25. Diversimodè itaque consideratur, sides vel in persona justificati vel in actu justificandi. In persona justificati sola non est, cum verax omnium virtutum sit radix & initium, easque producat. In actu autem justificandi, sola est instrumentum recipiens, itaque sola recipit.

26. Quid autem D. Apostolus in hoc loco per opera legis intelligat, Pontisicij non minus inter se, quam a nobis dissentiunt, & ita sluctuant, ut ubi tandem pedem sixuri sint, vix divinando conjicere possis. Quidam enim opera legis pro operibus legis ceremonialis exponunt, ut Ioh. Paulus Windeck in disp. de justis Friburg. habita, Anno 1610. th. 33. & seqq. aliquot argumentis probare conatur, hanc explicationem, qua per opera legis tantum ceremonialia intelliguntur, non esse improbabilem. Alii, ut etiam Bellarm. hanc priorem sententiam deserunt, ea tantum opera excludi putant, quæ side præcedunt, & quæ solis liberi atbitrii viribus siunt.

27. Sed hos omnes hoc unico syllogismo sic resutamus. Per quam legem est agnitio peccati, Rom. 3. v. 20. quæ per sidem stabilitur, v. 31. secundum quam totus mundus sit reus Deo v. 19. quæ iram operatur, c. 4. v. 15. ex quâ

lis Con.

Catio, no

faia acci-

pollucita.

-1140 mm

accepta-

ttionem,

n quiá,

, quod

emal-

efficie

gun:

as.vi-

afpiri-

ofiz

ema-

wat,

-132L

habe-

inon

Verz

raulz

onem

E CUID

CBID

ipse Paulus didicit concupiscentiam esse peccatum, c. 7. v. 7. quæ habet additum sulmen divinæ maledictionis, Gal 3. v. 10. Ea lex, & ejus legis opera, à circulo justificationis excluduntur, At ea lex non tantum est ceremonialis, sed etiam moralis. E. lex quoque moralis & omnia legis istius opera, ex circulo justificationis excluduntur. Quam sententiam etiam approbat Cardinalis Cajetanus in cap. 3. ad Rom. & Vasquez, ubi supra, c. 8. num. 73. Paulus inquit, nusquam concessit talia opera, atá, ideò exclusive a â nostrá justificatione, quia nullius valoris & efficacitatis apud Deum sunt, ut aut per se justificent, aut impetrent justificationem.

28: Manctigitur, quod Tertium est, nos Sola FIDE justificari. Vbiquaritur, An rectè dicamus hominem sola FIDE justificari? Nos assirmamus, quia vera & necessaria sunt causa, quare retinenda sit exclusiva, Sola Fide, scilicet i. Vt tribuatur honos debitus Filio Der, quòd sola hostia sit pretium pro nobis. 2. Vt conscientia sirmam habeant consolationem. 3. Vt conspiciatur discrimen legis & Evangelij.

4. Vt Invocationis Plirophoria non impediatur, quamintuitus Impersectionis nostra impediri necesse estrubi econtra quod sola side in Christo nititur, cam credendo apprehendit in Christo persectionem, in qua nulla prossis locum habet Impersectio. Negant Adversarij Papista, & B. Lutherum hoc in loco salsatorem suisse unanimiter (sed salso) clamitant.

29: Summam enim B. Luthero fieri injuriam, indeprobatur 1. Ab officio boni interpretis, cujus non est Verbum verbo reddere, sed sensum sensui adæquare, cum prius sit interpretis indiserti, teste Cic. 1.3 de sin. n. 15.

30. 2. Proprietate germanicæ linguæ, (de quâ lege: Tom. 5. Ienens. Germ. p. 140. & seqq. ejusdem epistolam e-gregiam) optime potest excusari.

31. Insuper exempla possumus producere similia.

Deut.

ered

NIS

Deut. 6. 13. Moses inquit, DEO servies, audi reddentena Christum Emphatice: Soli Deoservies, Matth. 4. v. 10.

32. Quin particulam ἐαν μηδιαπίς εως apud Apost: ad Gal. 2. v. 16. (qui locus nostro est adjungendus) idem valere ac solà side, ex hoc exemplo clarissimum. Marc. 13. v. 32. legitur, εί μη δ Παθης, nisi Pater, quod Matth. 24. v. 36. Explicatur, Nisi Solus Pater.

33. Neque præter id B. Lutheri versio destituitur exemplis translationis syriaca, ut Rom. 4. v. 5. Græcæ, Gen. 3. v. 11. Latina, Lev. 21. v. 2. Deut. 6. v. 13. &c. Germanica, de hâc ante B. Lutherum adornatâ testatur D. Menzerus in Exeg. Aug. Conf. art. 4. p. 132. se Constuentiæ in Bibliothecâ Jesuitarum vidisse antiqua Biblia Germanica, inquibus Rom-3. particula exclusiva extiterit, Assendante den Glauben of ne: die Weret der Estr. Italica, inquâ maniseste hæc Verba suntexpressa: ma Solo per la side di Giesu Christo.

34. Nec Lutherus primus suit, qui Sola side hominem justificari docuit: sed hac doctrina primorum Ecclesia: Patrum temporibus, jam suit usitata. Nimirum sustini, in Epist. ad Diognetum Irenai, l. 4, c. 13. Origenii, in c. 3: ad Rom. Hilary, l. 6. de Trin. Bassiy, homil de humil. Ambrosij, in cap. 1. pr. ad Cor. Chrysostomi, in cap. 3. & 8. ad Rom. Augustini, lib. 1. contr. duas epist. Pelagij. Ex Pontificiis. Thoma in 1. Tim. 1. lect. 3. Bonaventura in 7. sent. dist. 15. q. 1. Glos. Ordinar. in Epist. Iacob: offenditur ctiam in ipsojure pontisicio, de Consec. Distinct. 4. c. 3: cap: sirmissime. Hinc Erasmus. Vere, vox Sola tor clamoribus lapidata; hoc seculo in Luthero: reverenter auditur & legitur in Patribus. Vide Waltherum in præsation. Harmon.

35. Vnde Titelmannus Elucid. Paraphraft. in c. 2. epad Gal. NISI, pro, SED TANTUM exposuit. Cum igitur, inquitycredamus firmiter, quod ex operibus legis nemo potest coram Deo justificari, SED TANTUM persidem in Christum. Vbi NISI accipitur pro NON. NISI. Et Esthius, Constat vocabulum NISI frequenter adversative su-

B 3

mi.

C-7. V.7.

G2 4. V.

niseach.

led etian

IS Opera,

ntiame

Rom.&

WATER CON-

La nulleu

भागा राह्य

Ejufi-

A FI-

funt

cet 1.

**Stia** fit

it con-

ngeli-

uma-

contra

iendit

habet

erum

clami-

n, inde

AVer-

peius

lege

lam c

imilia Dan

BLB

mi, ubiidem valeat, quod, sed tantum: ubi addit, omnes interpretes Gracos & Latinos huic interpretationi consentire, camque ex sequentibus colligi & ex cap- 3. ad Rom. Adamus Sasbout in eund. locum c. 2- ad Gal-scribit, Si quaras an ex propositione ista, homo justificatur non nisse ex side, inferatur. Ergò SOLA side justificamur? dicendum quod sic. Et paulò post, Hac nostrà tempestate Catholici Scriptores nullo modo illam propositionem ferunt, putantes, venenum esse in voculà [SOLA] & propterea abstinendum, Veteres tamen non ita abhorrent à voculà [SOLA], sed nec Thomas abhorrère videtur. si qui inquit, in Veteri lege justi erant, non erant justi ex operibus legis, sed SOLVM ex side IESV Christi. Rivet- in Cath. Orthod. tract. 4- p.

36. Hinc manifestum evadit, Romanenses summam in interpretatione Scripturæ prodere inscitiam, quando B. D. Lutherum, oblocutionem hanc symbolicam, (Sola Fides Justificat) adeò immanitet slagellant & adversus Ecclesias nostras tumultuantur; cum tamen phrasis hæs sit è Scripturis desumpta, à Patribus usurpata, & necessaria ratione sussulta.

37. Hincexijs, quæjam dicta sunt, acosarlinds concludo: quod exclusive justificat, illud solum justificat. Fides apprehendens gratiam Domini nostri Issu Christi, exclusive justificat, E. Fides sola justificat.

38. Assumptio tùm ex jam clarissime demonstratis, tum ex omnibus de hoc Articulo disputationibus patet, in quibus non nisi sidei justificatio tribuitur; & lex, opera atq; virtutes humanæ ab universo causarum gyro, quam apertissime excluduntur, quod & antea suit ostensum. Dent jam Adversarii aliquid quo sustificemur, quod non his exceptionibus excludatur, certe non possunt.

39. Objiciunt quidem Romanenses, salutem nostram etiam aliis tribui virtutibus, utpote Charitati, Luc. 7. V. 47. vbi mulieri dicuntur remissa esse multa peccata, quia multum dilexit.

40. Ve-

G

pra

200

tes |

40. Verùm nos respondemus: Hunc locum non intelligendum esse à priori, sed à posteriori, argumento ducto ab essectu ad causam, non à causa ad essectum: Disectio itaque est argumentum sidei, alioquin si mulier illa disexit multim priusquam accepisset remissionem peccatorum, sequetur charitatem in ea suisse ante justificationem, quod ipsa respuit Schola Romana. Quod ipsum etiam parabola à Christo adducta, suce meridiana clariùs docet.

Cardinalis enim Toletus in c. 7. Luc. annot: 73. Sic paraphrasticè exponit dictum Christi. Tu enim judicassi, Simon, & quidem recte, cui multum dimissum est, multum diligere ac magis gratum erga creditorem esse debere, ubi ergo multa ista dilectionis signa apparent, judicandum est, magnam PRAECESSISSE peccatorum ac debitorum remissionem. Probat hanc interpretationem, tùm authoritate Gregorij L. 6. Ep. 22. tùm ex sequentis sontentiæ collatione; ostendit que augumentum esse ab essetu gratitudinis & dilectionis magna signis. Idem statuerat antea Alphonsis Salmeron, in 1. Ioh. 3. dis. 23, sect. nos scimus. Argumentum ess, inquitab essetu signo, cuju quidem argumentationis plura extant in Scriptusis exempla. Riv. in Cath. Orth. rr. 4. p. 417.

42. Non ergò favet Adversariis locus hie, nec magis quando à præcellentià charitatis argumentantur. Dicimus enim fidem justificare non ratione excellentiæ suæ vel dignitatis, sed quatenus gratiam in Christo quærit & apprehendit, tanquam instrumentum. Si diceremus fidem justificare meritoriè, locum habere posset objectio de charitatis supra fidem præcellentià; sed argumentum adversus sententiam nostram non valet.

43. Quemadmodum enim non sequitur, si oculi excellant supra os, igitur ad cibos recipiendos esse aptissimos; vel si Rex sit præstantior sartore suo, melius etiam posse væstes consuere, vel cum aurum sit longe præstantius pane,

ideò

तार, टाक

Adams

群在沙

SOLATA

temperus.

antes, 76-

TES TARRES

videturifi i legu, fed

ct. 4 P.

mana

do B.

SOLA

vertus

hacht

man-

Kon-

Fides

nclusi-

nAratis,

atet, in

era 2105

apertil-

entjam

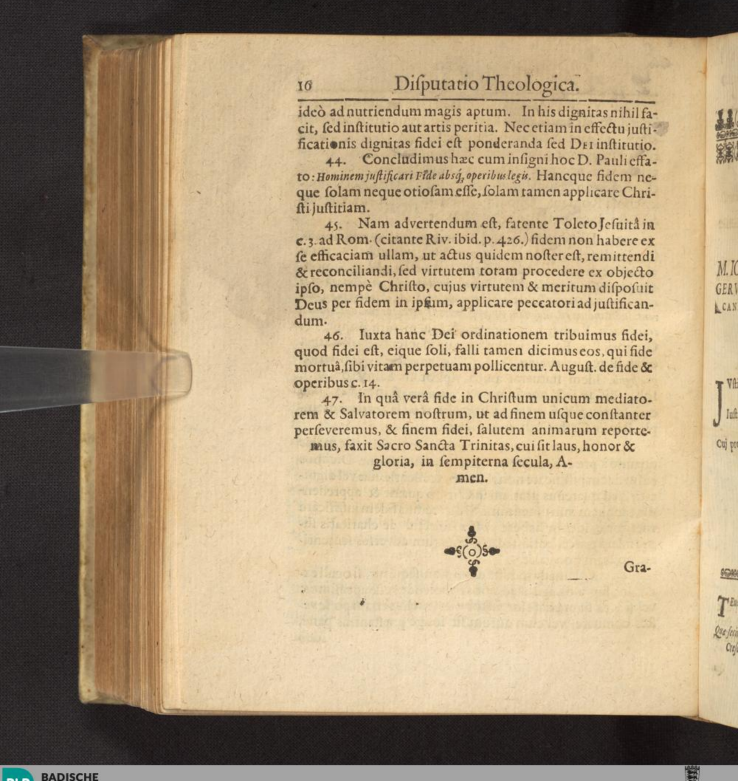
iceptio-

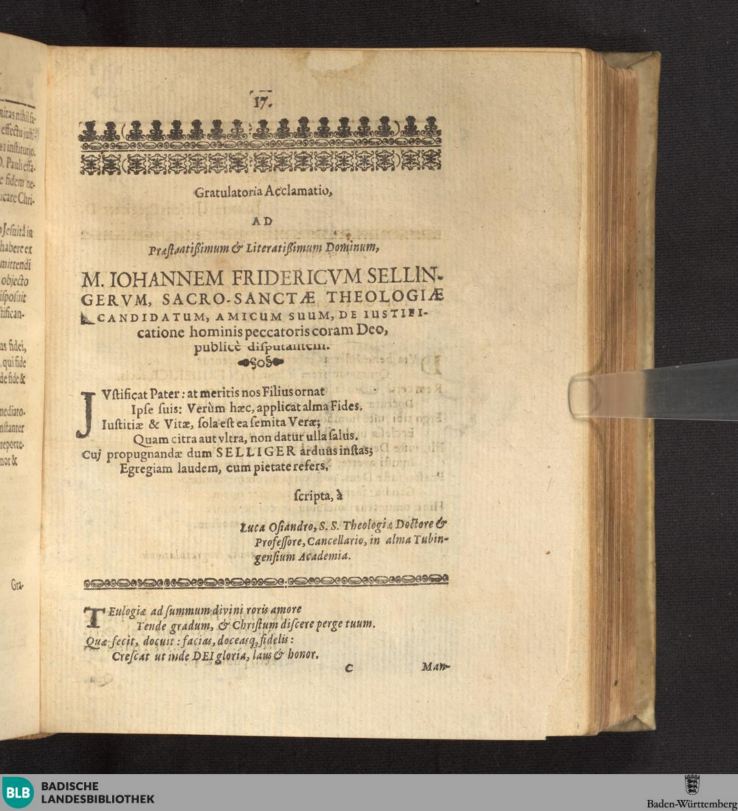
em 110-

, Lec 7.

ata, qua

40 %





Mandatu hominum te subtrahe : Crede sacrato Christi Evangelio, justisicatus eris.

M. E,

Johann Ulrieus Pregitzer. D.

#### 

Ad Reverendum & praftantisimum Virum:

DN. JOHANNEM FRIDERICUM SELLINGERUM, Amicum suum peramandum, pro supremisin SS. Theologia honoribus consequendis, solenniter de Iustificatione disputantem.

D'em bene dissertas, mortales justificentur
Quomodo: rem justam, I AN-FRIDERICE, facis.
Rem certè justam facis, & justè celebrandam,
Docturæ & dignam, sorte favente, gradu.
Ergo tibi justè summos hos grator honores:
Ecclesia unde sibi commoda justa ferat.
Illi, juste Deus, parce: ac hæc tempora belli
Injusti averte; & tempora dira famis.
Præsta, juste Deus, post longa incommoda vitæ.
Gaudia: speratam tu Deus affer opem.
Hine omnes tua cantabunt præconia: cuius
Exuperant omnem tot benefacta modum.

F. Honoris at q, amica congratulationis

ergb,

Iohannes Harpprechtus, I C.& Antecessor Academiæ Tub. Ordinarius, Anno ætatis 78. Professionis verò publicæ 46.





